# DENKMALE DEUTSCHER KUNST

VON

# EINFÜHRUNG DES CHRISTENTHUMS BIS AUF DIE NEUESTE ZEIT.

HERAUSGEGEBEN

VON

## ERNST FÖRSTER.

FORFTER BAND.

I. ABTHELLUNG: BAUKUNST, 26 Tapels und 50 Seiter Text.

II. ABTHEILUNG: BILDNEREI,

HI. ABTHEILUNG: MALEREI.

LEIPZIG, T. O. WEIGEL. 1859.

# DENKMALE

DEUTSCHER

## BAUKUNST, BILDNEREI

UND

## MALEREI

VON EINFÜHRUNG DES CHRISTENTHUMS BIS AUF DIE NEUESTE ZEIT.

HERAUSGEGEBEN

VON

ERNST FÖRSTER.

PUNFTER BAND.



LEIPZIG, T. O. WEIGEL. 1859.

173. h. 29.

Druck von J. B. Harachfeld in Leipzig.

## INHALT DES FÜNFTEN BANDES.

| I. BAUKUNST.                                                                               |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Die Stiftskirche zu Königslutter in Niedersachsen, mit 3 Bildtafeln.                       | Seite    |
| Die Klosterkirche zu Conradsburg, mit 3 Bildtafeln.                                        |          |
| Die St. Godehardskirche zu Hildesheim, mit 2 Bildtafeln.                                   |          |
|                                                                                            |          |
| Die Stiftskirche St. Quirin in Neuss, mit 2 Bildtafeln.                                    |          |
| Die Kirche des h. Franz von Assisi von Jacob dem Deutschen, mit 2 Bildtafeln.              |          |
| Die Klosterkirche zu Ilseuburg am Harz, mit 1 Bildtafel                                    |          |
| Der Dom zu Mailand, mit 6 Bildtafeln                                                       |          |
| Der Dom zu Magdeburg, mit 7 Bildtafeln                                                     | <br>32   |
| II. RILDNEREL                                                                              |          |
| Grabstein der Agnes Bernauer bei Straubing, mit 1 Bildtofel.                               |          |
| Kaiser Otto der Grosse vom Hauptportal des Domes zu Magdeburg, mit 1 Bildtafel             |          |
| Die Bildnereien der Chorschranken in der Liebfrauenkirche zu Halberstadt, mit 4 Bildtafeln | <br>     |
| Paulus und Petrus im Dom zu Magdeburg, mit   Bildtafel                                     | <br>- 12 |
| Zwei ehrne Grabplatten aus dem Dom zu Magdeburg, mit 1 Bildtafel                           | <br>- 17 |
| Kaiser Otto I. und Editha im Dom zu Magdeburg, mit 1 Bildtafel                             | <br>15   |
| Diptychon von Elfenhein aus der Sammlung Wallerstein, mit 1 Bildtafel                      | <br>21   |
| Statuen der Stifter des Domes zu Naumburg, mit 2 Bildtafeln                                | <br>23   |
| III. MALEREL                                                                               |          |
| Ein Teppich aus dem XV. Jahrhundert, mit 1 Bildtafel                                       |          |
| Deckengemälde in St. Michael zu Hildesheim, mit 1 Bildtafel.                               |          |
| Eine Mauerzeichnung im Domhof zu Magdeburg, mit 1 Bildtafel                                |          |
| Altarbild des Meister Wilhelm von Köln, mit 1 Bildtafel                                    |          |
| Wandgemälde der Nicolai-Uapelle zu Soest, mit 1 Bildtafel                                  |          |
| Die Anbetung der Könige, Altarwerk aus der Schule J. von Eyks, mit 3 Bildtafeln            | <br>- 11 |
| Madonna und die Familie Meyer zu Basel, mit 1 Bildtafel                                    | <br>13   |
| Ber Tod der h. Jungfrau von Martin Schaffner, mit 1 Bildtafel.                             | <br>15   |
| Das Orakel des Amphiaraos von A. J. Carstens, mit 1 Bildtafel                              | <br>17   |
| ther Tod der h. Cardia von J. Scheffer von Leonhardshof, mit i Bildtafel,                  | 19       |

## ERSTE ABTHEILUNG.

# BAUKUNST.

# DIE STIFTSKIRCHE ZU KÖNIGSLUTTER

Mit drei Bildtafeln \*

Zwischen Helmstädt und Braumschweig liegt das kleine Städtchen Königslatter, ausgezeichard durch eines der bedeutendsten Deukunde deutscher Baukunst des zwölften Jahrhunderts. Ueberraschend tritt uns der altehrwürzlige Ban anf dem von hohen Linden überschattleten Kirchhof entgegen, zu welchem man durch ein enges, kleines Gässchen emporsteigt. Beich und gross in der Aulage, mässvoll in fast allen Vertitällnissen, ohne freundartige Bestandtheile in der Durchführung macht die Kirche einen überaus wohlthuenden Eindruck, der durch ihre im Wesendlichen gate Erlattung noch erhöht wird.

Gründer des Klosters und der Kirche ist Kaiser Lothar; die Stiftungs-Urkunde datiert Gousteke aus Nienburg vom 1. August 1135. Es stand aber an der Stelle bereits vorher ein Nonnen-1135. kloster, das Graf Beruhard zu Hahlesbeben im Jahre 1110 für Augustinerinnen erbaut hatte, welche sodann nach Drübeck am Harz versetzt wurden. Die Geschichte der Umwandlung ist in folgenden altuielerdeutschen Reimen anthewahrt:

"Hunderte n. xxxv gar Ward gewandelt dat gestichte To Lutter, dat erste uprichte Van Haldesleve Greve Bernhart, De ok er genomet wart De ei hadde begunnen Also dat et weren nunnen:
Dat de Keiser u. sin Frowe
Rite de doeget schowe
Wandelen, dat et worden
Swarte Moeniche, de das horden
To Sancte Benedictus Orden."

Benedictinern wurde das Stift übergeben; Kaiser und Kaiserin legten eigenhäudig den Grundstein zur Kirche, widmeten sie den Apostelfürsten Petrus und Paulus, weshalb der Aht des Klosters Schlüssel und Schwert im Wappen führte, — und statteten sie so reich aus, dass das Stift So his 100 eingekleidete Cherberren ausser den Laieubrüdern unterhalten kounte. Als Kaiser Lothar auf der Heimkehr von Italien, von der Pest befallen, in Bredin, einem Dörfehen zwischen Lech und Inn, am 5. December 1137 in den Armen des Erzhischofs Conrad von 1132 Magdelourg verschieden war, hrachte sein Schwiegersolm, Herzog Heinrich von Bayern (Heinrich des Löwen Vater), die Leiche über Augsburg und Nürnberg nach Niedersachsen, wo sie in der Kirche zu Lutter feierlich beigesetzt worden; seit welcher Zeit das Stift den Namen "Künigslatter" trägt. Neben seinem Grabe in der Mitte des Mittelschiffes fanden anch sein Schwiegersoln, Herzog Heinrich, gestorben in 1139, und seine Genublin, Kaiserin Richsa, ge- 1135.

Benutzi wurde: Die mittelalterlichen Baudenkinftler Niedersachsens, herausgegeben von dem Architekten- und Ingenieur-Verein für das Königreich Hannover. Heft II.

E. Fonnren's Dentenale d. deutschen Kutiet, V.

1111 Somer storben 1141, ihre ewigen Ruhestätten. Ein gemeinschaftliches Grabund mit den biegenden 1000 Gestalten der drei fürstlichen Personen war über der Gruft errichtet. Gegen Ende des 17. Jahr-hunderts ward dasselbe durch den Einsturg der Decke dermässen beschädigt, dass Abl Fabricius an seiner Stelle ein neues von Michael Helwig, Bildhauer in Helmstädt, im daundigen Zeitgeschmack aus Alabaster aufertigen liess. Nun gibt es sehon seit lange keine Benedictiner nicht in Königslutter und bald wird das fromme Stift nur nech aus der Gesellschaft Ausgeschiedene anderer Art beherberegen, indem es zur Irren-Ausstlie bestimut ist.

Wollen wir uns nun die Anlage der Kirche vergegenwärtigen, so zeigt uns der Grundriss (Taf. 2) eine dreischiftige Pfeilerbasiliea von 260 Fuss Längen- und 94 Fuss Breiten-Durchmesser. Das Mittelschiff in ist 36, jedes der Seitenschiffe in und o 18 Finss breit. Ein 110 Fuss langes und 32 Fuss breites, von vier Quadraten e, f, g, gebildetes Krenzschiff von somit ansehulicher Ausladung legt sich quer vor Mittel- und Seitenschiffe, welche hinter demselhen sich derart fortsetzen, dass ein jedes mit einer Absis an der Ostseite sehliesst, der Hauptchor b., als Fortsetzung des Mittelschiffs 50 F., jeder der Nebenchöre e und d 38 F. lang. Sehr eigenthünnlich ist dabei die Anlage von Absiden k und I an der Ostseite des Kreuzschiffs in den Kreuzarmen f und g, wodnrch die Zahl der Altäre auf fünf gesteigert worden, ein Zeichen der zunehmenden Verehrung von Heiligen-Reliquien. Die starken Pfeiler der Vierning (e) so wie der Hauptchornische (a), dessgleichen die stärkern Mauern des Krenzschiffes zeigen uns, dass die Gewölbe der Ostseite, nehst dem Thurm über der Krenzung im Plan der ursprünglichen Aulage waren, während das Schiff der Kirche, für eine flache Decke berechnet, erst in neuerer Zeit (nach dem oben erwähnten Einsturz) seine Gewölle erhalten hat. An der Westseite schliesst die Kirche mit der Anlage zu zwei unadratischen Thürmen q und r ab, die ohne Vorsprung in der Flucht der Schiffsmanern stehen, mit den Mauern je 32 F. Durchmesser und einen (ohne Mauern gleich grossen) Zwischenramn p zwischen sich haben, der zu Capellen oder Emporen benutzt worden. Aus dem südlichen Kreuz führt bei i eine Treppe in die obern Stockwerke und daneben eine Thüre in die Sacristei h. An das südliche Seitenschiff stösst der Krenz- oder Klostergang, dessen numittelbar an die Kirche grenzende Abtheilung u noch im romanischen Style ausgeführt ist, während die andern Seitenhallen neuern Ursprungs sind. Dieser Theil des Umgangs hat neben andern Schönbeiten noch die Auszeichunug einer mittlern Säulenstellung, wodurch er zweischiftig wird; eine überaus seltne Anordnaug! Eingänge hat die Kirche nur zwei an der Nordseite bei t und s, nicht aber, wie soust bei einer solchen Anlage üblich, im Thurmban der Westseite.

Zur Betrachtung des innern Anflaunes dient mus der Längendurchschmitt auf Taf, 3.
Wir selen die ursprünglich gegen 65 F. hohen Mittelschiftwände von zweimal siehen viererkägen
freistehenden (und zweimal zwei anschlüssenden) Pfeilern und sechzelu Bogen getragen. Die
Pfeiler haben attische Basen und einfache Kämpfergesimse. Ein Gesims theilt die Wand in
zwei ziemlicht gleiche Theile, am deren oberent die Fensteröffungen, bulbkreisrund gesehlossen, 6 F. breit, 14 F. hoch in gleicher Zahl der nuteren Bogen angebracht sind. Die Gewillträger, welche jede der beiden Wände in vier gleiche Felder theilen, sind mit den Ge-

wölben Zuthaten vom Ende des 17. Jahrhunderts. Die Fenster der Seitenschiffe, gleichfalls halbkreisrund abgeschlossen und in gleicher Anzahl, sind um vieles kleiner, als die obern. Im westlichen Thurmban bemerkt man bis zur Höhe des Mittelschiffs drei Abtheilungen, deren unterste eine gothische Capelle aus dem 14. Jahrhundert einnimut, während die beiden obern noch dem alten Bau als Emporen oder Logen angehören. Das Krenzschiff und die ganze Ostseite haben ursprüngliche Krenzgewölle, die sich sowohl durch verständige Construction, als durch eine sehr solide Ausführung vortheilhaft auszeichnen, der es zuzuschreiben, dass sie in länger als 700 Jahren keinerlei Ausbesserung bedurft haben. Die Hamptgurte der Krenzvierung ruhen auf vorspringenden Pfeilern, so dass diese im Grundriss ein Kreuz bilden. In den einsuringenden Winkeln steigen die Schihlhögenträger in Gestalt von dreiviertel-Rundstäben mit kräftigen romanischen Capitälen empor. Die Pfeiler haben einfach verzierte Kämpfergesintse, die sich zugleich als Bekrönung über den genannten Capitälen hinziehen. Die Kreuzkappen der Mittelvierung sind mehr überhöht, als die der andern Gewölbe. Die Fenster des Kreuzschiffs und der Ostseite sind beträchtlich kleiner, als die des Mittelschiffs; die Hamptalosis hat drei, die Nebenahsiden haben je ein Fenster. Der Hauptehor steht mit den Nebenchören durch je zwei Arcaden in Verbindung, welche von je einem Pfeiler mit einer vortretenden Säule getragen werden. Sehr auffallend an der Kirche ist das Nichtvorhandensein einer Krypta. Sollte sie wirklich ursprünglich keine gehabt haben, so dürfte sie leicht das einzige Beispiel dafür aus der romanischen Banperiode in Deutschland sein. Von dem urspünglichen Aussehen der Kirche im Innern kann man sich übrigens jetzt, wo alle Wände und Säulen unter einer dicken Kalktünche liegen, keine Vorstellung niehr machen.

Ehe wir mm anf das Detail des Styles eingehen, wird es gut sein, das Gebäude in seis-kennerer bei 
her äussern Gesammt-Erscheimung näher zu betrachten (s. Tuf. 1). Die Westseite bietet, einige 
dinfache Blenden abgerechnet, nichts Bemerkenswerthes dar; ju der ganze Doppelthurmban steigt 
mit seinem Langviereck so gänzlich sehmucklos, und so ohne alle Abtheilungen und Gliederungen bis über die Dachbäule des Mittelschiffes empor, dass nicht der kleinste monumentale 
Charakterzug an ihm wahrzunehmen ist. Selbst da, wo er die beiden Thürme isolirit aus sich 
beranswachsen und aus dem Viereck in's Achteck übergehen lässt, geschieht es so ohne alle 
Umstände, wie bei einem gewöhnlichen Krystall, und nur der Affe an der nordwestlichen 
Thurmecke verräth ein wenig die zurückgehaltene Knustlust des Banneisters. Sie erscheint 
aber sogleich erschöpft, da den kann legonnenen eigentlichen Thürmen gegen alles Recht der 
Proportionen alsbald die Schlusspyrramide des Thurmes aufgesetzt wird.

Von diesem etwas monströsen Theil des Gebäudes abgesehen muss das übrige Unize durch Grösse und Schönheit, sowie durch seine Verhältnisse und den Zusammenklang aller Theile um so mehr ausgrechen, als ihm die Sandsteinpadern, ans denen es aufgeführt ist, ein sehr würdiges Aussehen geben. Ganz besonders ist die Ostseite geeignet, unser Auge zu fessehn. Die klar ausgeprägte Kreuresform, mit dem achteckigen Thorm, der wie ein Eddstein auf der Kreurzung der Schiffe steht, die durch die Fortsetzung der Schienschiffe, sowie durch die vielen Chornischen bewirkte Mannichfaltigkeit der Winkel und Flachen geben dem

Portal

Gebände, namentlich bei günstiger Belenchtung, einen grossen Reiz, der durch die verschiedenartige und glückliche Anordnung bald einzelner, bald gepaarter Fenster; durch den undanfenden Bogenfries mit Eckpilastern und Rundstäben (zwischen den Fenstern) sowie durch feingegliederte und verzierte Gesimse sehr erhöht wird. Die Fenster haben allerdings nichts Ausgezeichnetes. Dagegen sind die Eingänge, sowohl der des Krenzschiffes mit seiner nach innen verjüngten, mit Bogen und Säulen schön verzierten Laibung, als vornehmlich der sehr eigenthümlich gestaltete des nördlichen Seitenschiffs besondrer Beachtung werth. Die rigentliche Thüröffinning, von Seitenpfosten umschlossen, ist 6 F. breit, 8 F. hoch. Darüber liegt ein Architray nebst halbkreisrunder, rechtwinklig gekanteter Archivolte mit rinem, vielleicht für ein Bildwerk bestimmten. Zwischenfeld. Diese Anordnung von Pfeiler. Gesims und Bogen wiederholt sich concentrisch in geringen Vorsprängen mit immer grössern Durchmessern noch dreimal. Der vierte Bogen, mit Platte, Hohlkehle und Rundstab schön gegliedert, ruht mit dem nächsten auf demselben Gesims, das aber nicht allein von der Mauer, sondern noch ausserdem von einer Säule gehalten wird, die auf dem Rücken eines ruhenden Löwen steht. Bis dahin hat das Portal bereits eine Breite von 16 F, zu einer Höhe von 18 F. Damit aber hat sich der Baumeister noch nicht begnügt, sondern statt mit der vierten Archivolte zu schliessen, setzt er dieselbe rechts und links in einem Viertelkreis von 5 F. Durchmesser fort, dessen Gliederungen er weiter his zum Sockel der Kirche niederführt, so dass das Portal damit die Gestalt eines Kleeblattbogens und zwar von 26 F. Breite zu 18 F. Höhe, also von änsserst gedrückter Gestalt erhält. Die Gliederung des Architravs wie der äussern Archivolte und des Sockels zeigen ein feines Gefühl für die Gegensätze der stärkern und schwächern Rundstäbe und Flächen, dabei eine nur sehr geringe Ansladung. Die Säulenschäfte sind im horizontalen Zickzack reliefiert; in den Capitälen und ihren Spiralen klingen noch Erinnerungen an die antike Kunst nach. Ein auffallendes Beispiel im Bereich deutscher Bankunst sind die Löwen unter den Säulen, wie man sie in Italien, von Verona bis Salerno und weiter an ältern Kirchen gar hänlig antrillt. Sie sind hier, wie bei den Grabdenkmälern, Sinnbilder von Sünde und Tod, denen durch die Kirche ihre Macht genommen ist.

Mit besonder Lust hat der Baumeister die Ostseite der Kirche verziert, und namentlich ist es der untere Bogenfries, den er nicht nur reich gegliedert, und mit einem reizenden Blättetfries bekräut, sondern anch mit Thieren, Thiere und Meuschenköpfen als Tragsteinen in bautester Weise beschenkt hat, nicht gerechnet eine Jagd, deren einzelne Reliefbilder in den Feldern des Begenfrieses augebracht sind; Bilder, unter denen selbst der abldeutsche Spassnicht feldt vom schlaftende näger, den die Hasen überfallen und gelunden laben.

Die ganze Art des Ornamentes, hier wie im Kreuzgang, aus welchem wir auf Taf. 3 ein Feuster und mehre Capitäle mittheilen (obsehon ohne die ebenfalls ornamentierten Derkplatten, auf demen die Kreuzgewöllskauten aufsitzeu), erinnert so bestimmt an den Styl sächsischer Banwerke vom Ende des 12. Johrh.; der Kleeblattlogen namentlich gehört so entschieden erst dem allmaldichem Uebergang zur Gothik au, dass wir nicht austelnen, den Ausban der Kirche in diese Spätzeit des romanischen Styles zu setzen.

#### DIE KLOSTERKIRCHE ZU CONRADSBURG.

Met drei Bildtafeln.

Fast nirgend in Deutschland finden sich so viele Denkmale des volleudeten und reichen rennanischen Baustyls, als in den sächsischen Landen; dabei zeigen sie unter einander
eine so deutliche Uebereinstimmung der Formenentwickelung, wie der Anlage und Ausführung, dass wir auf eine wohlorgamisierte Schule von langer Dauer in jenen Gegenden schliessen können. Ausserdem deuten die Formenfülle, der Geschmack und der Fleiss in Erfüdung und Behandlung des Ornamentes auf eine genane Bekanntschaft oder Verbindung der
Baukunst mit der Bildnerei, in welcher, wie wir an mehrfachen Beispielen gesehen, sächsische
Künstler vor Allen sich ausgezeichuet.

Zn den sehenswerthesten Bandenkmalen dieser Art gehört — ungeachtet ihres trümmertaflen Zustandes — die Klostrickirche zu Conradsburg am Harz. Ungefähr zwei Stunden von Ballenställt, auf einer Auhöhe hei Ermesleben, zwischen Wirthschaftgebänden eines herrschaftlichen Gutes versteckt, stehen die verfallenden Ueberreste dieser nie vollendet gewesenen Kirche.

Es ist ein eigenthümlicher Um- und Uebelstand, dass die Geschichte mehr von der Geschichte Zerstörung, als von der Erhauung dieser Kirche zu erzählen weiss; doch lässt sich mit Hülfe der Baugeschichte nunmehr wenigstens die Erbanungszeit mit ziemlicher Gewissheit feststellen. Couradsburg war ursprünglich ein Rittersitz, dessen Herren um den Anfang des 12. Jahrhunderts nach Schloss Falkenstein übersiedelten, und auch den Namen desselben annahmen. In einer Urkunde \*\* vom J. 1151 wird bereits eines Abtes von Conradsburg gedacht; andre 1151 wenige Urkunden aus dem 13. und 14. Jahrhundert bethätigen nur des Klosters Forthestand; geben auch gelegentlich die Notiz, dass die Kirche dem heil. Papst Sixtus geweiht war. Ueber ihre spätern Schicksale, sowie über einige allgemeine Beziehungen erhalten wir allein Auskunft durch die Chronik von Paul Lang, des Mönches aus dem Kloster Bosau, die bis 1515 rejeht. Danach war Conradsburg ursprünglich ein Benedictinerkloster und wohlbemit- 1513 telt; nm den Anfang des 16. Jahrh. aber so ganz verarmt, dass die Mönche, nachdem sie die Hülfe andrer Klöster vergeblich angernfen, Kirche und Kloster im Stich liessen und sich zerstrenten. Weiter lesen wir daselbst, dass alsdam Karthänser gekommen, das Kloster besetzt und durch Genügsamkeit und Thätigkeit, namentlich in Feldarbeit, wieder in guten Stand gebracht haben. - Inzwischen dauerte das Glück nicht lange, da das Kloster im J.

Benkunst.

<sup>·</sup> Benutzt wurden Dr. Pettraca's Deukmale der mittelaberlichen Baukunst in Sachsen.

<sup>\*\*</sup> S. Schötters und Kreyssie, Diplom, hist. Germ. T. II. p. 701.

E. Fonstra's Benkmale d. demschen fonst. V.

<sup>1313</sup>—1525 durch den Bauernkrieg vollständig verwinstet wurde. 1530 wurde es in seinem verlassenen und ruinseen Zustande von Cardinal Albrecht, Erzbischof von Magdelaurg und Bisthumverweser von Halberstadt, dem Stifte zum Neuen-Werk in Halle überwissen; von diesem dem Kanzler Türk als Erkrinsgut überhassen, nach dessen Tode es an die Herren von Hoym und 1323, nach deren Aussterben an die Krone Preussen kam. Um das Jahr 1829 fand man die Kirche als Scheuer, die Krypta als Schweinestall benutzt; Missbräutet, denen durch die königliche Regierung auf die erste Auzeige davon ein Ziel gesetzt wurde; wie denn seitdem für Erhaltung des schätzbaren Bandenkmals einige Fürsorge getroffen worden.

Von der Kirche, deren ursprüngliche Gestalt mit ummstässlicher Gewissheit nicht mehr Bearing anzugeben ist, stehen untr noch die östliche Chor-Abtheilung und die darauter befindliche Krypta; das Krenzschiff, wenn ein solches vorhanden, oder bealisichtigt war, so wie das Mittelschiff mit den Alseiten felden; dagegen ist die Chorabtheilung gegen Westen durch eine Mauer neuern Ursprungs abgeschlossen. Taf. 1 gibt durch Grundrisse und Aufrisse binreicheude Auskauft über Anlage und Aufban der vorhandenen Kirchen-Aldheibung. Der Grund-Anlage riss D veranschaulicht den Chor mit seinen Abseiten. Bei 32 F. Länge i. L. hat der Chor 24 F., jede der Abseiten 12 F. Breite. Die Absis des Chors (a) hat einen Halbdurchmesser von 10 F., jede der Abseiten (b.c.) von 4 F. Der Chor war ursprünglich von einem Krenzgewölhe überspannt, dessen vierseitige Basis 21 F, Länge zu 24 F, Breite hat. Hall so lang und breit sind die Krenzgewölbe der Abseiten, deren jede zwei zahlt. Sie werden und wurden von theils einfachen (h i) theils gegliederten starken Pfeilern (d e 1 k) getragen, an welche sich bei der Absis der Chornische noch feine Rundstäbe mit Zwischengliedern auschliessen, welche, von feinen Würfelcapitälen bekrönt, mit ihren Bogen die Absis begrenzen. Zwischen den gegliederten Pfeilern e und 1, d und k seben wir noch zwei einfache starke, f und g, welche theils den Gewölben der Abseiten zur Stütze dienen, theils Arcaden tragen, die - wie wir es bei der Stiftskirche von Königslutter gesehen - Chor und Abseiten verbinden. Diese letztern sind -- was nicht ganz gewöhnlich ist -- um 1 F, über dem Chor erhöht; beide Arcaden aber werden von einem græssen, um einige Zoll vortretenden Bogen genreinsam überspannt, wie der Aufriss Taf. 1. Fig. B zeigt. Die Absis des Chors hat 3, jede Neben-Absis ein Fenster; jede der Abseiten aber deren zwei. Der Eingang be-Aufrisse findet sich in der eingezogenen Mauer bei o. Die Aufrisse A und B veranschauflichen deutlicher den Aufbau, wobei zu bemerken, dass die Durchschnittlinien in der Mitte der Grundrisse angegeben, und die Buchstaben der letztern auch bei den Aufrissen beihebalten sind. Man erkennt die überaus einfache Gestalt der rundbogigen Fenster, so wie die Chor und Abseifen verbindenden Arcaden (B. g); selbst die Gestalt des an seinen Kanten abgefassten Pfeilers ist sichtbar, wenn auch nicht ausgedrückt werden konnte, dass die Abkantung mittelst eines zweifachen, aus einer Spitze aufsteigenden Rundstahs geschieht, der sich oben umbiegt und in einem niedergesenkten Weinblatt sich wieder in eins schliesst. Der Pfeilerfuss ist nichts, als ein umgestürzter Kämpfer mit Schräge und Platte, während die übrigen Pfeilerfusse mit Viertebrundstaben, Platteben, Hohlkeblen und Plintbe lebendig gegliedert sind. Noch wird man eine Linie wahrnehmen, die durch die Mitte des Nischengewölbes horizontal gezogen ist. Sie bezeichnet die gegenwärtige, nach der Zerstörung der Gewölbe eingesetzte flache Decke.

Der interessantere Theil des Gehändes ist unstreitig die Krypta, die wohl zu krypsden schönsten Beispielen gehört, die wir von dentschen Unterkirchen anführen können. Wir geben auf Blatt 2 eine perspectivische Ansicht, für welche der Standpunkt auf dem Grundriss G. Taf. 1. unde dem Eingang z in der Mitte des ersten Feldes zu suchen ist. Mit dem Rücken gegen das Fenster gekehrt sieht man zwischen den Pfeilern x' und x' die westliche Ablielung entlang, in welcher ausser den Pfeilern die beiden Säulen i' und q' siehtbar sind; vollkommen sieht man dann in der zweiten Abtheilung die Säulen i' und k' mit ihren gewundenen Schäften; von der dritten den freistelenden Pfeiler f und von der grossen Absis einen Theil der Mauer und das östliche und das nordischie Fenster.

Die Grundform der Krypta, wie sie sich Taf. 1. Fig. C darstellt, ist der der obern Kirche gleich, deren Umfassungsmanern auf den ihrigen stehen. Dagegen hat sie eine audere, bei weitem reichere innere Eintheilung. Durch die in das Mittelschiff eingefügte Doppelreihe von Säulen und Pfeilern erhält die Krypta fünf Läugenschiffe; und indem die Abseiten nicht wie in der Oberkirche durch je einen, sondern durch je zwei Pfeiler von der mittlern Abtheilung getrenut werden, entstehen drei Querschiffe vor den Absiden. Diese Anordnung, hervorgerufen durch die geringe Höhe von 12 F. welche der Krypta zugemessen war, bewirkt den Eindruck eines grossen Reichthums, der sich noch steigert durch die nothwendig damit verbundene Auzahl der Gewölbe. Sechzehn Kreuzgewölbe --- die Oberkirche hat nur finf - tragen den Fusshoden von dieser, und sind so gut von Backsteinen zusammengelügt, dass segar die schweren Pfeiler f und g der Oberkirche (s. den Durchschnitt B anf Tal. 1) auf ihnen, statt auf Pleilern aufgerichtet werden konnten, ohne Schaden auzurichten. Ausserdem freilich sind Pfeiler und Säulen durch starke Bänder von Quadersteinen verbunden, zur Verstärknug sowohl der Tragkraft der rippeulosen Gewölbe, als zur Erhöhung des malerischen Eindrucks. Dieser aber wird vornehmlich gewonnen durch die Abwechslung von Pfeileru und Säulen und durch deren mannichfaltige und schöne Bilduug. Die freistehenden Pfeiler (e' f' i' p' s' m') sind an den Ecken abgefasst und mit Halbsäulen ausgesetzt, die mit feinen Blättercapitälen bekrönt sind (s. Taf. 3 Fig. f.) und deren Füsse von einem mit einer Art Blatt überlegten Wulst gebildet werden (Taf. 2). Der Pfeiler schliesst nach oben mit einer feinen Gliederung von Plättchen und Rundstah, und daranf sitzt der Kämpfer auf, dessen schräge, von einer Platte bekrönte Flächen auf das aumnthigste in den gefalligen Formen altgriechischen Blatt-Ornamentes, mit Perlen auf den Blattrippen, verziert sind (Fig. f. auf Taf. 3). Gleiches Feingefühl für Schönheit der Linie und Form tritt in den Pfeilerbasen hervor; an den Pfeilern selbst aber die Freude an der Mannichfaltigkeit der Gestalt. Bald ist die Abfassung breiter, bald schmäler; bald ist an der Base eine Hohlkehle angebracht, bald nicht; einmal sogar ist der Kern des Pfeilers überecks gestellt. Am freiesten aber und gen vonnt. vollendetsten zeigt sich der Künstler in den vier Säulen k' l' q' r' des Grundrisses C, deren

zwei glatte, zwei cannelierte, gewundene Schäfte haben. Genane Abbildungen enthält under den gleichen Buchstaben die Taf. 3. Wohl ist die allgemeine Form des romanischen Canitâls, die Abrundung des Würfels, als Grondlage beibehalten; auch ist dem Abacus die Gestalt des abgeschrägten Kämpfers gelassen; allein das Ornament, im romanischen Styl uesprünglich eine schwache, und bald sehr abweichende Nachahmung der Antike, ist hier zur volleg Schönheit der griechischen Kunst zurückgekehrt. Von grosser Zierlichkeit sind Blatt- und Raukenverschlingungen, und aus allen Linien spricht schwungvolle Bewegnug und Ebenmass und rulige Vereinigung. Kein Ornament gleicht dem andern, und doch scheinen alle aus Einer Quelle geflossen; alle sehen aus wie antik, und doch wird man keines an einem antiken Werke finden. Wie reizend ist der Maander am Kämpfer der Säule k' gedacht! wie geschmackvoll der Kord auf dem Capitäl r' angebracht! Besonders geistreich ist das Spiel der kleinen Formen dem Hamptzug der charakterisirenden Ligien untergeordnet, so dass man mit Einem Blick sogleich die Intention des Ornämeutes erkennt, wie bei der Autike, die auch unter noch so grossem Reichthum nie au Klarkeit leidet. Daueben verräth sich freilich die Zeit, wenn die Form ullein sprechen soll, wie bei der Säulenbasis !" auf Taf, 3, deren Theile in grossen Missverhältniss zu einander stehen und sehr ausdrucktos sind. Wie selwächlich ist der obere Bundstab zu der dicken, mit formlosen Blattstücken verstärkten Wulst! wie kraftlos ist die Hohlkelde! wie unzureichend erscheidt die Plinthe! Au deu Schäften ist zu bemerken, dass sie nicht gleichmässig canneliert sind, dass bei der Säule 1' convexe und concave Windungen zwischen den Stegen abwechseln, während die Sänle k' einfach concave Windungen hat.

Behalten wir diese einzelnen Merkmale vor Augen, und vergleichen wir sie mit deu Zeit-Bestimmungen, wie sie sich durch beglaubigte Deukmale in der Baugeschielde festgestellt haben, so können wir — obschon nus Documente der Klosterkirche von Couradsharg fehlen — doch nicht weit fehl gehen, wenn wir für sie die Erbanungszeit sucken. Die reiche Ausbildung des romanischen Styles fallt in das Ende des 12. Jahrhunderts; die vielfach versuchte Rückkehr zu wirklich autiken Formen geht der Einführung der Gotlik unmittelbar voraus. Und so dürfte denn kein Zweifel sein, dass die Kirche von Couradshurg um das Jahr 1200 zu erbauen ausgeburgen worden.

## DIE ST. GODEHARDSKIRCHE ZU HILDESHEIM.

Mit zwei Bildtafeln: \*

Die St. Godehardskirche zu Hildesheim hat für uns das besondere Interesse, dass ihre Geschichte vollkommen klar ist, und dass sie im Laufe der Zeit keine wesentlichen Veräuderungen erfahren hat. Sie bildet daher einen der festen Haltpunkte für die Bauereschichte.

Der heitige Godelard, welchen die Kirche geweilt ist, geboren 959 zu Rittenbach Gereistast in Bayern, wurde im J. 1022 zum Bischof von Hildesheim gewählt und starb daselbst am 5. Mai 1038. Ausgezeichnet durch Biblung, Herzeusgüte und einen frommen Lebenswandel, ein eifriger Befürderer von Kirchenhauten — man zählt dreissig unter seinem thätigen Beistand erhaute und von ihm eingeweilte Kirchen — ein strenger und weiser Pfleger des Klosterlebens, ein Hüter guter Sitten und eines rechtschaffenen Wandels, dazu Beschützer jeder nützlichen und künstlerischen Beschäftigung, hatte er einen solchen Nachruhm zurückgelassen, dass er hundert Jahre nach seinem Tode auf Antrich des Bischofs Bernhard zu Hildesheim durch Papst Innocenz II. auf der Kirchenversammlung zu Rheims 1131 heilig gesprochen wurde.

Nut wurde der Leichtunn des Heiligen aus seitnen Grabe genommen und in das nordwestlich vor der Stadt gelegene Benedictünerstift gebracht und ihm daselbst eine Kirche errichtet. Am 16. Juni 1133 legte Bischof Bernhard den Grundstein dazu und führte den Bau ohne Unterbrechung fort. Auch seine Nachfolger förderten unausgesetzt das fromme Werk, so dass die Einweihung der Kirche im Mai 1172 (die der St. Magdalenencapelle 20. Juni 1187) stattfinden konnte.

Die erste Restauration erfebte die Kirche unter dem Abte Hellmold, der 1429— 1460 die sehr beschädigte Chorseite neu aufhaute. Er liess die obern Chorfenster vergrössern und auf godhische Weise formen; mit demzufolge die untern Unfassungsmauern um einige Fuss gegen ihr früheres Mäss niedrigen. Abt Hermann Dannhausen (1566—1618) erweuerte die Orgel und liess die zerstörfen Westflürten wieder berstellen, denen der Abt Bonifactius Blucker 1774 mit auderweiten Begonzturen zu fälle kam.

Ohvohl aus dauerhaltem Saudstein erbant, drohte doch der Bau wegen schwacher Fundamente und mangellaßter Manerung zu verfallen. Desshalls wurde 1852 eine gründliche Restauration beschlossen und in die Hände des Laudhaminspectors Mey gelegt. Da derselbe mit seinem Project über die Baunnwandlungen des 15. Jahrhunderts zurückgegriffen hat, so wird die Kirche durch ihn so viel möglich die ursprüngliche Gestalt wieder erbalten.

E. Fourgan's Deukmale d. deutschen Kinnet, V.

Bankunst

Benutzt wurde: Die mittelalterlichen Baudenkmäler Niedersachsen», herausgegeben von dem Architekten- und Ingenieur-Verein für das Königreich Hannover. Heft I. 1856.

Die Anlage der Kirche erimert, ungeachtet mehrer Eigenthündichkeiten, sehr belaßen an die Stiftskirche von Königslutter (die wir ein Aufang dieses Bandes mitgetheit). Auch hier sind die Schiffe des Laugtauses durch die Kreuzung durchgeführt, fünf Absiden in Osten, zwei Thürme in Westen auf gemeinschaftlichem Unterhan, einer über der Vierung angebracht, und die Kryta feldt beiden. Dagegen hat die Godebardskirche das Auszeichnende eines Chormungungs und einer doppellen Ghor-Aulage.

Die St. Godehardskirche ist eine dreischiffige Basilika, deren Schiffe abwechselnd durch Pfeiler und Säulen geschieden sind. Ein ans drei Quadraten bestehendes Querschiff treunt Laughaus und Chor: beide aber sind in Verbindung gesetzt, indem das Laugschiff (Taf. 2. B, c.) in seiner Fortsetzung nach Osten den innern hohen Chor (a) bildet, die Seitenschiffe aber (c' und c'') zu einem Chorumgaug (g e g) sich verlängern. Gleichzeitig setzt sich das Mittelschiff in seiner ganzen Breite nach der Westseite fort und bildet hier einen zweiten Chor (d) and zwar innerhalb eines starken Unterbanes von länglich-rechteckiger Form, daranf zwei Thürme sich erheben. Das Querschiff hat an seiner Ostseite zwei Absiden (h' und h"); der Chorabschluss ist halbkreisrund und hat drei Absiden (f f' f"), die eine Art Capellenkranz bilden. Der Chorabschluss ist aber nicht die Umfassungsmauer für den Chor selbst, soudern für einen in der Flucht der Seitenschiffe gehihrten Chorumgang, der den hohen Chor (a) einschliesst und mit ihm durch Arcaden zwischen Pleilern und Säulen in Verhindung steht. Bei der Stiftskirche von Königslutter sahen wir Haupt- und Nebeuchöre durch Arcaden verbunden. Hier gestaltet sich die Aulage viel reicher, indem zu den 4 grössern Arcaden rechts und links noch 5 kleinere in der Tiefe kommen, durch die man die Durchsicht nach den 3 Absiden erhält. Auch trägt die Erhöhnug des Chors und Chorunganges um 5 Stufen wesentlich zur Steigerung des Eindrucks bei.

Das Langhaus ist 130 F. lang und 70 F. breit; das Mittelschiff 31 F., jedes Seitenschiff 15 1/2 F. breit. Da unn ihre Hohe 61, resp. 32 1/2 F. misst, so sieht man, dass es zwischen Mittel- und Seitenschiff, wie zwischen Höhe und Breite ungefahr auf das gleiche Verhältniss von 1:2 abgesehen war. Mittelschiff und Seitenschiffe sind durch Arcaden, 10 an der Zahl, verbunden, von denen die dem Querschiff nächste einen grössern Durchmesser als die andern hat. Bei der Anordnung von je zwei Säulen zwischen zwei Pfeilern nuss es auffallen, dass dieselbe nicht durchgeführt ist und dass zwischen den Pfeilern des Querschiffs und den ersten des Mittelschiffs kein Säulenpaar in der Mitte steht. Diese in der ersten Aulage gewiss nicht beabsichtigte Inconsequenz lässt sich nur aus einer während der Ausführung eingetretenen Veränderung des Bamplanes erklären. Nach Bischof Bernhards Bamplan sollte die Kirche unfehlbar, gleich der verwandten von Königslutter, eine Pfeilerbasilika werden; und sie ist es bis zu der Stelle westlich vom Querschiff, die auf unserm Plan mit i bezeichnet ist. Van da an würden noch 5 Pfeiler in gleicher Entfernung gestanden haben; statt deren aber beginnt weiter westlich ein neues System, und es darf wold angenommen werden, dass diese Veränderung unter dem Nachfolger Bernhards (welcher letztere am 20. Aug. 1153 gestorben) vorgenommen worden. Ob aber auch die Umfassungsmauern des Langhauses bereits vor dieser Veränderung standen, ersieht man aus ihrer Eintheilung nicht, indem die Fenster und ihre Zwischenmauern woder den Arcadeu, Säulen und Pfeilern des Mittelschiffs eutsprecheu, noch mit der Anlage, wie der erste Pfeiler sie zeigt, vollkommen übereingestimmt haben würden. Beachtenswerth ist ausserdem, dass das Langhaus westlich von dem ersten Pfeilerpaar (von der Linie i) eine Stafe uiedriger liegt.

Eingänge hat die Kirche zwei an der offinen Nordseite (k und m), zwei an der Seite des ehemsligen Kreuzganges (1) n.). Dann aber ist auch noch eine Verbindung der im Westchor augelegten Capelle d nach aussen durch den südwestlichen Thurm-Unterbau sichtbar. 
Diese Capelle ist die oben erwähnte, vom Abt Arnold überwöhlbe und 1187 vom Bisch of 
Adelog eingeweihte St. Magdaleuencapelle. Sie lag ursprünglich (wie man bei der 
jetzigen Restauration gefunden) 6 F. tiefer als gegenwärtig, so dass man sich hei der Anlage 
nach dem abschüssigen Terrain gerichtet hatte. Mit der Höherlegung des Fussbodens und 
der beiden Altäre musste der Eingang durch den Tharmhau verschwinden.

In dem hohen Chor unterhalb der im Grundriss mit a bezeichneten Stelle ist das Grab des Heiligen, dem die Kirche erbaut worden.

Den innern Aufbau betreffend ist schon oben bemerkt, dass im Langhause die loorer Aufbau Höhe von Mittel- und Seiteuschiffen ungefähr dem Doppelten der Breite entspricht. Pfeiler und Sänlen messen bis zum Ansatz der Arcaden bei einer Zwischenweite von 8 F. - eine Höhe von 21 F. 1 Z.: zu viel für den Ausdruck einer massvoll verwendeten Kraft! Der Säulenfuss ist die attische Basis mit hoher Plinthe (2 F. 3 Z.); der glatte runde Schaft ist 15 1/2 F. hoch, hat einen untern Durchmesser von 2 F. 3 Z. und einen obern von 1 F. 9 Z. verjüngt sich somit sehr auffallend; Capitäl und Abacus sind zusammen 3 F. 4 Z. hoch. Die Capitale haben theils die abgerundete Würfelform, wie Figg. C. D. auf Taf. 2 sie zeigen; theils Uebergänge in die (korinthisierende) Becherform. Das Blätter-, Bäuder- und Figuren-Ornament daran ist von geringer Bedeutung und zeigt eine ziemlich phantasielose Auwendung des romanischen Styls aus der Mitte des 12. Jahrhunderts. Der Abacus ist ein Kämpfer, dessen Schräge mit gleichartigen Verzierungen ausgehauen ist. Die Arcaden sind rechtwinklig eingerahmt durch ein dicht über ihnen hinlaufendes Bandgesims, von dem aus gleiche Streifen senkrecht nach allen Capitälen niedergehen. Die Fenster des Langschiffes sind grösser als die der Seitenschiffe; beide aber sind halbkreisrund abgeschlossen und nach aussen und immen abgeschrägt. Eine flache Decke liegt über dem Mittelschiff und über den Abseiten.

Ueber der Magdaleuenoapelle am Westende, welche mit einem Tonnengewälbe überdeckt ist und eine labbkreisrunde "nit einem Kugelausschnitt überwölbte Alssi hat, sit ein zweiter überwölbter Baum angebracht, "das Oratorium des II. Godelnard", der Ort für die Aufführung von Chorgesängen, und für die Orgel. Auch das Querschiff hat eine flache Decke, sowie das Chor. Dagegen ist der Chorumgang gewölbt, und zwar, soweit er in der Flucht der Seiteuschiffe geht, mit Kreuzgewölben, rom Uebergang aber in den Halbkreis an (bei gg" des Grundrisses) mit einem Tonnengewölbe. Uebrigens hat der Chor die Höhe des Mittelschiffs, der Chorumgang die Höhe der Abseiten. Auffallend verschieden in den Missen

Acusteces

sind die Saulen des Chors von denen des Langhauses, indem sie bis zum Ausatz der Arcaden 18 F. 3 Z. hoch sind (Basis und Plinthe 2, F. 6 Z., Schaft 12 F., Capital und Abscus 3 F. 9 Z.). Die Verjüngung des Schaftes ist aber fast gleich gross. Das Capital ist das reine romanische Würfelcapital.

Die Kirche ist ganz arm au bildnerischem Schmuck. Hie und da aufgefundene Farbenspuren bethätigen, dass man jenem Mangel durch gemalte Zierrathen hat abhelfen wollen.

Von dem Aeussern der Kirche geben wir zwei Ansichten, welche nuter sich nicht ganz übereinstimmen. Auf Taf. 1 sielt man die Otseite, wie sie durch die Restauration des Els Jahrhunderts geworden, mit den gothischen Fristern im Joden Chor und den um soviel erniedrigten Mauern des Chorumgangs, dass die Dücher der Absiden in den umlanfenden Bogenfries einschneiden. Die Aussicht A auf Taf. 2 zeigt nus die Chorseite nach der Restauration des Landbauinspectors Mey, durch welche der hohe Chot seine mit dem ganzen Bau übereinstimmenden romanischen Fenster, die Umfassungsunnuer des Chorumgangs ihre alte Hole wieder erhalten hat.

Wir haben oben schon bemerkt, dass die Zald der Feuster der der Arcaden im Innern nicht entspricht; eine weitere Eigenthümlichkeit im Aenssern sind die zwischen ihnen aufgeführten Halbsäulen, welche an den Seitenschiffen aus Pilastern aufsteigen, die bis zur Fensterhöhe geführt sind. Angelegt nach Art der Lessinen stehen sie aber nicht wie diese mit dem Bogenfries, sondern mit dem Gesims darüber in Verbindung, was dem Ornament etwas Unruhiges gibt, Die Thüren haben keinen besonders auffällenden Schmuck; nur an der nordwestlichen ist die Laibung mit einigen Säulen ausgesetzt, und im Thürsturz ist Christus mit den Heil, Bernward und Godehard in Relief dargestellt. Durch die Thürme wird man leicht wieder an Königslutter erinnert; doch lag in Hildesheim der Thurm über der Vierung gewiss nicht im ersteu Plan, da sonst wohl die ihn tragenden Pfeiler stärker augelegt worden wären. Er stimmt im Charakter zu dem obern Theil der Westthürme, welche um 1170 aufgeführt worden sind. Au diesen bleiht der Unterban viereckig bis zur Höhe der Fensterbasis des Mittelschiffs, von wo sodann mit einfachem Uebergang ins Achteck die Thörme aufsteigen, durch einen, mit einem Satteldach gedeckten Zwischenbau mit einander verbnuden. Aber auch diese Anordnung ist um nichts wohlgefalliger, als die von Königslutter: die Westthürme sind zu schwächlich und niedrig für ihren Unterbau; der Thurm über der Vierung viel zu dick für seine Dachgyramide.

Die Westseite ist nicht mehr in ihrem ursprünglichen Zustand. Diesen erkennt man an einem Modell der Kirche, welches der II. Godebard in einem Relief am Domportale trägt. Danach verbindet sich der Giehel des Mittelschiffs mit dem Satteldach des Thurm-Zwischenbaues; und das Dach der Absis, welche in der Hohe des Thurm-Unterbaues anfgeführt ist, reicht an eben dieses Satteldach.

Da das Terrain nicht vollkommen eben ist, so setzt der Norkel der Kirche, der aus Schräge, Platte, Wulst und danach aus mehren Platten und Schrägen besteht, mehrmals ab, namentlich am Querschiff und am Thurmiban.

#### DIE STIFTSKIRCHE ST. QUIRIN IN NEUSS.

Mit zwei Bildtafeln. \*

Die Baugeschichte des Mittelalters ist wohl an keiner Stelle anziehender als bei dem Uebergang vom Rundlogen zum Spitzbogen. In den mannichfiedisten Formen und Weisen versucht der neue Kunstsinn sich, reisst sich los vom Alten, brieht neue Bahnen und geräth freilich dabei auch auf Irwege, bis er das Ziel findet. Unter den Bandenkunden der Zeit, die als Verkörperungen dastehen des Kampfes zwischen Romanismus und Germanismus, ist die Stiftskirche des II. Quirimus in Neuss eines der lehrreichsten; zugleich aber auch eines der durch malerische Gesammtwirkung ausgezeichnetsten, wie sich bei einem Blick auf unsere erste Bilddafel mit der perspectivischen Ansicht der Kirche leicht erkennen lässt.

Die geschichtlichen Nachrichten von dem Bau sind sehr dürftig. Wir wissen nur Genebate dass bereits im neunten Jahrhundert die Grafen von Cleve in Neuss dem II. Quirinus eine Kirche nelst einen Stift für Daunen und Chorherren errichtet, und dass damit die Stadtpfarrei verbunden war. Im Jahr 1205 ward Neuss von K. Philipp belagert und eingenom-1203, tuen nud dabei mag die Stadt und uamentlich die Kirche so geltten Indeu, dass ein Neubau nothwendig wurde. Wenigstens besagt eine alte Urkunde von der jetzigen Kirche, dass sie im Jahre 1209 von Grund aus neu gebaut worden. Diese Urkunde befindet sich einigegraben 1200, in einen Stein, welcher an der Südseite im Innern eingemauert ist, und enthält nicht nur die Zeit der Erbauung auf das Genaneste bestimmt, sondern auch den Namen des Baumeisters. Sie lautet:

| ANNO ICARNA         | EPO, SOPIIIA. A | IDE. FVNDAME         |
|---------------------|-----------------|----------------------|
| DNI ÅLG,C,V,J,J,J,L | BBA, MAGISTER   | TI. HVI. TEM         |
| PMO. IPERII. AN     | WOLBERO, PO     | PLI, I. DIE, SCI, DI |
| NO. OTTONIS. A      | SVIT, PMV, LAP. | ONISH. MAR. **       |
| DOLLO GOLON         |                 |                      |

Wir haben mit dieser Urkunde das erste Regierungsjahr Kaiser Otto's IV. aus dem Hause Braunschweig, in welchem zugleich Adolph Bischof von Coln war und Sophia Aebissin von Neuss, und zwar dem 9. October (St. Dionysinstag) als dem Tag, au welchem Meister Wolhero den ersten Stein zu dom Gebäude gelegt lat. Die Inschrift bietet zwei chronologische Schwierigkeiten, einmal dass 1209 (statt 1209) das erste Regierungsjahr Otto's genannt, daun dass in demselben Adolph noch als Bischof von Coln aufgeführt wird, während er bereits 1205 abgesetzt worden. Allein die Stadt Neuss, welche dem Bischof Adolph

<sup>\*</sup> Benutzt wurde: Boissenés, Denkinale der Baukunst am Niederrhein.

Anno incarnationis domini 1209 primo imperii anno Ottonis, Adolpho Colonise episcopo, Sophia abbatissa, magister Wolbero posud primum lapidem fundamenti huius templi in die azarch Dionysii martyris.

E. Fonerra's Denkunste d. deutschen Kunst V. Boukunst.

von K. Philipp meh Eroberung derselben übergeben worden, hielt an dem Bischof his zu Philipps Ermordung durch Otto v. Wittelsbach, mel so mag er noch Theil an der Gründung der Kirche gehald haben; und gleicherweise mag Otto erst ein Jahr später in Neuss anerkannt worden sein.

Ueber den Forthan und die Vollendung des Banes fehlen alle nicheren Angaben. Doch sieht man am den augewandten Formen, dass er ohne Unterfrechung wold noch im den 1905 zehuten Jahrhundert zu Einde geführt worden. 1496 schlug der Bittz in die Kirche nud verbraumte das Dach und den bolen Behn des verdern Thurmes, den man durch eine nicht bole Pyramide ersetzt hat. Der östliche Thurm hat seinen Hehn mit Wahrscheinlichkeit bei einer der Belagerungen im 16. oder 17. Jahrhundert verloren. Statt dessen hat er ein kuppelförmiges Dach erhalten, dafür wir in der Abbildung den alten Hehn hergestellt haben.

Die Kirche von Neuss hat nicht nur in ihren Einzelnheiten, sondern sehon in der Gesammtanlage mehre sehr hervorstechende Zige. Den halbkreisrunden Abschluss des Querschiffs in Norden und Süden, wodurch, wie man im Grundriss A auf Taf. 2 sieht, die Ostseite in eine Kleehlattform ausgelt, hat sie zwar nicht mit vielen gleichzeitigen Kirchen, doch mit St. Aposteln, S. Martin und S. Maria im Capitol in Coln gemein, und babe ich bei Besprechung der letztern (Benkmale Bd. L. p. 19) meine Vernuthung über den Ursprung dieser Form auggegehen. \*\* Dafür ist der Querban ab im Mittelschiff, wodurch gewissermassen ein zweites Transsept entsteht, eine Eigenthümlichkeit, die sich bei dentschen Kirchen nicht leicht findet. Auffallender ist die ganz ungleiche Gestalt und vornehunfeh Vertbeilung der Pfeiber, so dass fast keines der Quadrate, die den Gewöhlen zur Basis dienen, dem andern gleich ist. Bei durchgehender Breite von 30 F. hat das Quadrat c 35°, d dessgleichen, e 30°, f 27°, g 35°. Indem so ein längliches Viereck die Grundlage bildet für die Kuppel, ist dieser die sehr ungewöhnliche onde Form aufgedrängt worden, wie bei g augegeben. Natürlich haben und die Gewöhle der Nehenschiffe sehr abweitender Durchmesser.

Wie im östlichen Querschiff vier starke Pfeiler stehen, die Kuppel zu tragen, so hat das westlichste Viereck e vier Pfeiler und zwar von noch grösserer Stärke, welche einem hohen Tharm zum Unterhan dienen. Dieser Unterhau ist indess nicht, wie gewöhnlich, zu Capellen, oder abgesonderten Logen, oder Chören benutzt, sondern bildet einfach, wie man sieht, einen Theil des Mittelschiffs.

Der westliche Querhaut an der Nordseite ist wie ein zweites Seitenschiff behandelt, während er an der Südseite nur zur Halfte dem Altardienst gewidmet, zur Hälfte aber als Vorladle für einen Nebeneingang zur Kirche (m. m.) benutzt ist. Weite ostlich befinden sich noch 2 Thüren, n an der Süd-, n' an der Nordseite; die Westseite aber hat den regelrechten Haupteingang (b). In die obern Stockwerke führen im Chor und an der Südwestseite Treppen (h); diejenigen bei i befinden sich im Thurm; k ist die Andentung der Oeffung im Thurmgewolbe.

Diesellie Anlage kommt auch sehon bei S. Sepotero in Mailand, einer Kirche aus dem siebenten Jahrhundert, vor.

Ansser den vier starken, nach aussen glatten, nach innen mit Rundstäben gegliederten Pfeilern ( $\mu$  pf), welche die Kuppel, mud den gleichen vier (o of), welche den Thurm unterstützen, sind im Thurm-Unterban noch zwei glatte, im Kreuz construite Pfeiler ( $\eta$ ), und zehn im Mittelschiff, von denen vier (r) halbkreisrunde Gewölbträger des Mittelschiffs haben, sechs andere dagegen (s) ebensolche Dienste für die Seitenschiffe, während erstgenannte Pfeiler (r) die Seitenschiffgewölbe ohne entsprechende Rundstäbe anfuelnnen. Diese Pfeiler sämmtlich haben eine ungleichartige Basis, von der höchstens zwei Seiten einander gleichen, so dass man versucht ist zu glauben, der Baumeister habe die Symmetrie absichtlich vermieden; doch finden sich wenigstens im westlichen Querban zwei Pfeiler (t), im Quadrat construirt mit je einer Balbäude an ieder Seite.

Diese Pfeiler sind (s. den Durchschnitt B auf Taf. 2) durch Spitzbogen verhunden, webemit einziger Ausnahme von o's, der im Halbkreis geschlagen ist. Sämmtliche Arcaden
wiederholen sich an der Mittelschiffwand, nur mit eingesetzten Arcadenpaaren, welche der
Empor über den Seitenschiffen als Fensteröffnungen in die Kirche dienen, und von zierlichen
Säulen mit Capitälen und Capitalanfsätzen getragen werden. Die Bogen sind durchweg glatt,
ohne alle Profilierungen.

Hechst eigenthümlich ist die Arcadenanlage im Chor. Um die Gewölls-Widerlagen am äussern Bau embehrlich, nnd die Umfassnugsmauer selbst zur Widerlage zu machen, hat der Architekt dieselbe nm das Doppelte verstärkt (s. s. im Durchschnitt), aber auch sogleich die Verstärkung, um an der Masse zu sparen, in Arcaden verwandelt und diese auf Säulen gestellt, so dass ein schmaler Gang (y des Grundrisses) eutstehen musset, der aber, weil er sich nur innerhalb einer jeden Abisi hält, kein Chorumgang hat werden können, wie hei St. Marien im Capitol zu Göln. Für diese Arcaden, sowohl im untern als obern Geschoss, ist der Rundbogen beibehalten, und nur bei den Mauerbleuden bei w die Spitzbogenform angewendet. Die Säulencapitäle haben durchgängig die Becherform mit Knöpfen.

Das Losringen von romanischen Formen tritt bei diesem Bau an keiner Stelle so eigenthümlich, man möchte sagen, krampflatt auf, als bei den Fenstern. Wie später das gothische, langgestreckte Fenster die Rosette in sein Mässwerk aufgenommen, so wird hier anch der Versuch einer älmlichen Verbindung genacht; aber die Theile finden das Verhältniss der Ausgleichung nicht und die Rosettenglieder erdrücken die Form. So sind die Kleeblattfeuster im Chor, die Fächerfenster im Mittelschiff und den Abseiten, so die ganz barocken, aus Bogentheilen und Dreiecken zusammengefügten Oeffnungen im Tambour der Kuppel entstanden.

Am wirksamsten übrigens zeigt sich der neuundstrebende Formensinn am Aenssern, sowens dessen Manerflächen zu heleben, der Baumeister zu den seltsamsten Mitteln seine Zuflucht genommen. Am untern Geschoss begnügt er sich noch mit Mauerblenden, für die übrigens schon einmal (wenn er wirklich alt ist) der Spitzbogen angewendet wird. Das Portal ist sogar einfacher, als der spitzmanische Styl vorschreibt; doch immerhin schon recher, als bei den niederbeinsichen Kirchen der Brauch ist. Nun aber folgen im zweiten Stockwerk Ga-

lerien mit Bosettensockeln und Bandrahmen; in der Mitte der Westseite mit überhöhten Begen pyramidenförmig aufsteigend, zweifach und getrennt durch ein Band, das treppenförmig die auf- und absteigende Bewegung mituncht. Grössere Mauerblenden und Galerien abwedsselnd im Rund+ und im Spitzbogen überwöhlt mit feinen Säulchen, auch mit Fenstern dazwischen; im deitten Stockwerk; dann im folgenden wieder Rundbogengalerien mit Zwergsalnen, treppenförmig gefährte Bander und Blenden im Giebel und ein fein gegliedertes Gesines. In ähnlicher Weise sind, wie Taf. 1 zeigt, die Mauern und Giebel der Nebeusseiten mit Zierrath bedeckt; dazu kommen Rundfeuster mit Rosetten in den Giebelu, die mannichfaltigen Fenster der Schiffe mid des Ghors mit endlich der Thieren, in welchen das System der Mauerblenden und der Fensterlaibungen unter Anwendung des Spitzbogens auf das Luxuriöseste durchgeführt und nur noch durch den Reichthum der Bekrönung mit Fries, Gesins und Galerie überboten ist.

Es dürfte kanm ein Baudenkmal der Zeit gefunden werden, an welchem die innere Nothwendigkeit eines Gelerganges zu neuen Bauordnungen so dentlich zu Tage getreten, als die Kirche von Neuss, deren Formenfülle und Lebendigkeit nichts fehlt als ein entsprechendes Gesetz, was absladt in der Gothik aufgestellt wurde.

Die Kirche von Neuss hat für uns noch eine besondere Bedeutung, indem sie ein Denkund der neuen deutschen Kunst bewahrt. Im Chor der Kirche hat Peter Cornelius seine künstlerische Laufbahn begonnen; hier hat er 1810 als Schüler der Düsseldorfer Akademie mehre heilige und allegorische Gestalten grau in gran auf die Mauer gematt, Bilder, aus deuen nicht nochwer die nach Entfaltung ringende grosse Künstlernatur zu erkennen ist.

## DIE KIRCHE DES H. FRANZ ZU ASSISI VON JACOR DEM DEUTSCHEN.

Mit zwei Bildtafeln.

Es hiegt naturgemäss im Plan unsers Werkes, bei Betrachtung und Besprechung deutscher Kunstdenkmale uns nicht auf den vaterfanischen Boeden zu beschränken, sondern ihnen Beachtung zu schenken, wo sie sich auch finden. Bei den politischen Beziehungen zwischen Deutschland und Italien, sowie bei dem Einfluss, den eine Zeitlang unsre Kunst auf die italienische ausgehöt, wird deutsche Kunst in Italien ein besonderes Augenmerk für uns sein. Wir wähler merst die weltberühmte Kirche des Franziscanerklosters zu Assisi im Kirchenstaut, das Werk eines deutschen Baumeisters vom Anfang des dreizehnten Jahrhunderts.

Die Nachricht von der Gründung der Kirche ist in der ältesten Klosterchronik enthalten. Da diese uns nicht zu Gebote steht, halten wir uns an die Erzählung Vasari's \*, der Veseri's Benetal jene benutzt zu haben scheint, und - mancher Ansechtungen ungeachtet - an dieser Stelle unwiderlegt geblieben ist. Vasari nun, im Leben des Arnolfo, erzählt: "Zu jener Zeit (Anfang des 13. Jahrh.) wurde der Minoriten-Orden des h. Franciscus gegründet, den Papst Innocenz III. im J. 1206 bestätigte. Dadurch stieg nicht nur in Italien, sondern auch in allen übrigen Ländern und Gegenden die Andacht und vermehrte sich die Zahl der Ordenshrüder so, dass es bald keine Stadt von Bedeutung mehr gab, in welcher man ihnen nicht nach Mass der Krafte mit vielen Kosten Kirchen und Klöster erbauete. So errichtete zwei Jahre vor dem Tode des h. Franciscus, während dieser Heilige als Oberhaupt des Ordens in andern Gegenden predigte, Bruder Elias, der als Guardian in Assisi zurückgeblieben war, dort eine Kirche zu Ehren Unser lieben Frauen. Bald nachber starb der heil. Franciscus, und die ganze Christenheit strömte berzu, den Leichnam dessen zu sehen, der im Leben und im Tode so sehr ein Frennd Gottes gewesen; und da Jeder an der heiligen Stätte nach Verutögen Almoseu spendete, so ward nun Befehl gegeben, den Bau der von Bruder Elias angefangenen Kirche viel grösser und prächtiger zu vollenden. Und weil man einen vorzüglichen Meister nöthig hatte, diess Werk auszuführen, welches auf einem Berge errichtet werden sollte, an dessen Fuss der Fluss Teschio hinfliesst, an guten Baumeistern aber grosser Mangel war, herief man nach langer Ueberlegung Meister Jacob, einen Deutschen, unch Assisi, als den besten unter allen Knnstlern der Art, welche damals lebten. Dieser vernahm den

E. Fünsten's Denkunte d. deutschen Kunst, V.

Baukuns

VARANI, Lebensbeschreibungen der ausgezeichnetsten Maler, Bildhauer und Baumeister etc. Deutsche Ausgabe Bd, I. p. 68.

Willen der Väter, welche desshalb ein eignes Capitel in Assisi zusammenberiefen, betrachtete den Platz und zeichnete hierauf den Plan zu einem sehr schönen Kirchen - und Klostergebände. Das Modell hatte drei Abtheilungen über einander; eine sollte miter die Erde kommen, die beiden andern gehörten zu zwei Kirchen, von denen die erste als Hof diente und eine ziemlich weite Halle rings nuber hatte, die andre aber die eigentliche Kirche biblete. Von der ersten zur zweiten gelangte man auf einer sehr begnemen Treppe, welche nur die Hauptcapelle berumlief und zweimal umbog, damit sie gemächlicher zur zweiten Kirche binanfführe; er gab ihr die Form eines T, indem er sie fünfinad so lang als breit machte und die Durchsichten durch grosse steinerne Pfeiler trennte, auf welche er starke Bogen und die Kreuzgewölbe setzte. Nach diesem Modell ward jeuer wahrhaft grossartige Bau in allen seinen Theilen genau ausgeführt, ausgenommen, dass man für die Gewölbe, welche die Tribine und die Hanptcapelle zwischen sich haben, und Krenzgewölb€ tragen sollten, Tonnengewolbe wählte, weil diese für stärker gehalten wurden. Vor der Hauptcapelle der nutern Kirche errichtete man den Altar, und sobald dieser vollendet war, wurde der h. Franciscus unter demsellien mit grosser Feierlichkeit beigesetzt. Das Grahmal, in welchem der Leichnam des glorreichen Heiligen ruht, steht demnach in der ersten Kirche, d. h. in der unterirdischen, and weil in diese nie ein Mensch tritt, und sie vermauerte Thüren hat, sind rings nm den genannten Altar \* eiserne Gitter mit reichen Verzierungen von Marmor und Mosaik angebracht, welche sich auf den Heiligen beziehen. Neben dieser Mauer befinden sich auf einer Seite zwei Sacristeien und ein sehr hoher Thurm, der fünfinal so hoch ist als breit, und auf dem eine hohe achteckige Pyramide staud, die indessen weggenommen wurden ist, weil sie einzustürzen drohte. In einem Zeitraum von nur vier Jahren \*\* wurde dieser Bau durch die Kunst des deutschen Meisters Jacob und durch den Eifer des Bruder Elias zu Ende geführt."

Vor allen Dingen ist es gerathen, die Aulage des ganzen herrlichen Gehändes ins Ange zu fussen, das einer Zion gleich, auf rieseuladten Unterbauten am Abbang des Berges errichtet worden, auf welchem Assisi steht. Die Annahme Vasuri's von drei Kirchen übereinander, wie sie sich in unsere nach Gerpinelli angeferigten Biddatel darstellt, hat im Jahr 1815 eine wesentliche Berichtigung erfahren. Als man damals in die angeldich gänzlich unzugängliche Kirche einderingen wollte, um die Stelle zu finden, an welcher der Leichnam des h. Franz läge, sah mun, dass nie eine Kirche miter der Unterkirche existiert, und dass der heil. Leichnam seine ewige Ruhestätte in einer unterhalb seiner Gradeapelle in den Stein gehaneuen und dann vermanerten Sargmulde gefunden habe. Für die allerdings ganz unbegreifliche, antiksisterende unterste Kirche hat denunach nicht der dentsehe Meister Jacob, sundern einzig die Plantssie Gerpinelli's die Verantvortung zu übernehmen.

Wir können desshalb in der ganzen Anlage nichts anderes sehen, als eine einschiffige Kirche in leteinischer Kreuzform, mit einer zu einer Unterkirche ausgedehnten Krypta.

<sup>.</sup> In der zweiten Kirche.

<sup>\*\*</sup> Vielmehr in 12 Jahren, nehmlich von 1218 bis 1230.

Die Bedeutung der Krypta war zu Anfang des 13. Jahrhunderts bereits so wenig mehr Umeranche. im Bewusstsein, dass sie sellist bei Banten im alten Styl um diese Zeit hänfig, bei den gothischen Kirchen aber ganz wegfällt. Um so auffallender muss es sein, sie hier nicht nur vollständig gewürdigt, sondern über alles frühere Mass gesteigert zu sehen. Denn es nimmt die untre Kirche nicht nur den Raum von Chor und Querschiff, sondern den der ganzen obern Kircle ein; ja, sie wird durch anstossende Seitencapellen sogar noch grösser, als die Oberkirche. Das Schiff der Unterkirche hat an jeder Seite vier solcher Capellen. In der Mitte der Kreuzung steht der mit hohen Schranken umgeliene Altar des h. Frauz, während der Hanptaltar in der halbkreisrunden Alesis steht. Die Mauern sind sehr stark, so dass in der Absis die Fensteröffnungen Schachten gleichen; die Capellenfenster können durch die niedriger gelegenen Oeffiningen der Schiffwand nur wenig Licht in die Kirche leingen, so dass auch das herrschende Dunkel uns an die Beschaffenheit einer Krypta erinnert. Der Rundbogen ist hier vorherrscheud, nur die Oeffungen im Schiff gegen die Capellen, und die Fenster sind spitzbogig. Das Querschiff hat, wie erwähnt, ein Tonnengewölbe.

Die obere Kirche, die wir auf Taf. 1 im Längendurchschnitt, auf Taf. 2 in perspecti-Oberbache. vischer Ausicht von Osten gegen Westen sehen, ist ein einfacher Spitzbogenban: ein Schiff mit Quersclaff und Chor. Die Baume sammtlich sind im Spitzbogen überwölbt; die Gurtund Gradbogen mit stark vortretenden Rippen besetzt; und die Wand- und Eckpfeiler, die statt der äussern Strebepfeiler die Gewölbwiderlagen bilden, ganz diesen Rippen entsprechend in Halbsäulen mit Capitälen und Deckplatten sowie mit Basen und Sockeln gegliedert. Die Fenster im Schiff haben einfaches Mässwerk mit einer Kreuzrosette im Giebel; die Fenster des Querschiffs sind von reicherer Composition, aber in demselben strengen Styl. Das Chor besteht aus fünf Seiten eines Achtecks. An der Westseite ist ein grosses Rosettenfenster über der Doppelthüre des Eingangs. Der Anssenban ist vollkommen schmucklos, Manern und Pfeiler sind ohne helebende Gliederungen; alle Formen liegen noch im tiefen Winterschlaf. Zu einem mit dem Gebände verlundenen Thurm ist nicht die geringste Aulage sichtbar.

Der Geist der deutschen Bankunst ist in diesem Banwerk unverkennbar, aber ebenso Nodification der Steindeutlich ist, dass er gewisse Modificationen erfidren hat. Wir werden uns darüber Rechenschaft zu geben haben, was der deutschen Kunst davon gehört? was freinder Einfluss hinzuoder hinweggethau? wobei es sich bald zeigen wird, ob dieser Einfluss gut oder schlimm zu

heissen sei.

Die Anwendung des Spitzbogens, welche zu Aufang des 13. Jahrhunderts in Deutschland in Aufnahme kam, kann um so eher auf Rechnung des Meister Jacob geschrieben werden, als die kräftige Durchführung desselben nut Ausselduss romanischer Gliederungen am wenigsten auf südlichen Einfluss deutet. Dagegen ist die Vernachlässigung des Aeussern so acht italienisch, stimmt so ganz mit den Kirchen von Florenz, Arezzo, Perugia etc. überein, dass man annehmen darf, hierin hat der Dentsche nachgeben müssen.

Von grosser Bedentung erscheint eine andere Modification, welche die Gothik des dentschen Meisters auf italienischem Boden erfahren hat. Die consequente Durchführung des

Systems der gothischen Bankunst, wie sie in Deutschland von Anfang an erstrebt worden, führte zu dem fast wandlosen Pfeilerbau, der im Cölner Dom seinen vollkommensten Ansdruck gefunden. Dieses System entsprach weder den klimatischen Verhältnissen noch der Geschmacksrichtung in Italien, wo man grosse Manerflächen bedarf zum Schutz gegen Hitze und für das Verlangen nach malerischer Ausschmückung, das durch Glasfenster nicht befriedigt werden kann. Indem nun Meister Jacob der Landessitte und Nothwendigkeit sich fügte, stellte er zugleich ein Beispiel auf, wie unter Anwendung des gothischen Kirchenbaustyles recht wohl für Wandgemälde Raum zu schaffen sei, was von vielen unsrer Architekten immer entschieden in Abrede gestellt wird. Er sprengte die Bogen so weit, dass er eine viel breitere Wandfläche gewann, als für die Fenster nöthig war, die er ohnehin so schmal hielt, dass zu beiden Seiten Bilder angebracht werden kommten. Ausserdem nahm er für die Fenster nur die halbe Höhe der Wand in Auspruch und gewann damit unterhalb derselben die glanzendsten Rannie für Wandmalerei. In der Unterkirche aber bediente er sich des Systems der Seitencapellen. durch welches er in jeder zwei ganz freie Wände für Gemälde erhielt. Bei der Bedentung, welche die Malerei in der christlichen Kunst hat, war diese Abweichung vom strengen gothischen Banstyl von der grössten Wichtigkeit, wie der Erfolg gezeigt. Denn das Bauwerk unsers deutschen Meisters wurde eine der Hamptoflanzstätten der auflebenden italienischen Malerei, wo wir noch jetzt die Hauptwerke Cimabue's und Giotto's und der Schüler und Nachfolger des letztern (soweit sie von der Ungunst der Zeit verschont geblieben) zu bewundern und zu studieren Gelegenheit haben. Es ist aber namentlich die untere Kirche, in welcher die Wandgemälde erhalten sind, während in der obern fast alles zu Grunde gegangen,

## DIE KLOSTERKIRCHE ZU ILSENBURG AM HARZ.

Mit einer Bildtafel. \*

Sehen wir uns in Deutschland nm, zu erfahren, wo sich die meisten christlichen Baudeukmale aus ältester Zeit finden, so werden wir auffällender Weise grade an die Gegend gewiesen, in welcher das Christenthum bei seiner Ansbreitung auf den härtesten Widerstand traf, an die Umgegend des Harzgebirges. Anch haben an dieser Stelle Zeit und Menschen sich schonender gegen diese Zeugen früher Cultur betragen, als anderswo, so dass wir dort noch sehr viel heachtenswerthes Material für die deutsche Kunstgeschichte vorfinden. Nicht mit Unrecht wird dazu die Kirche des chemaligen Klosters Hseuburg gerechnet.

Ilsenburg gehört zu den gräflich Stolberg'schen Besitzungen am Harz, und ist durch seine überaus reizende Lage an der flee ausgezeichnet. Ursprünglich ein angeblich von Geschiebte Heinrich I. erhautes Schloss, wurde es 997 von Otto III. dem Bischof Arnulph von Halber- von stadt, seinem frühern Hofcaplan, für die Kirche des H. Stephan zu Halberstadt geschenkt, und demzufolge in eine Benedictiner-Abtei umgewandelt. Der erste Abt war Ezilo, nachmals Bischof von Brandenburg. Inzwischen scheinen die frommen Brüder kein sehr glänzendes Leben geführt zu haben, bis sich - im letzten Drittel des elften Jahrbunderts - der Bischof Buko oder Burkhardt II. von Halberstadt, ein Verwandter des Abtes Herrand, der Abtei annahm und eine neue Kirche bauen liess, welche im Jahr 1077 eingeweiht, und elf Jahre später seine 1077. ewige Ruhestätte wurde. Denn bei einer 1088 gegen Kaiser Heinrich IV. veranstalteten Zn-1088. sammenknnft zu Goslar wurde er tödtlich verwundet und nach Ilsenburg gebracht, wo er bald an seinen Wunden starb. In Folge der Streitigkeiten mit dem Kaiser musste Herrand, der zum Bischof von Halberstadt erwählt worden, flüchten und das Kloster kam wieder in Verfall, aus dem es sich erst nach Heinrich's Tode wieder erhob. 1131 wurde die Hospitalkirche 1131 St. Marien (die ietzige kleine oder Gemeindekirche) gegründet. Zwischen 1140 und 1161 1140 - 1141. liess. Abt Sigebodo an der Südseite des Krenzgauges das Refectorium mit dem darüber befindlichen Schlafsaal, Abt Tyothodus um 1170 an der Westseite den Ban mit dem Capitelsaal 1176 aufführen. Von den Schicksalen des Klosters bis zur Reformation ist nichts bekannt. Diese wurde schon 1534 in der Marien - oder Hospitalkirche eingeführt, das Kloster aber erst nach 1534 dem Tode des letzten Abtes Hennig Dithmar 1572 aufgehoben, wobei die Kloster-Besitzungen 1572. an die Grafen von Stolberg-Wernigerode fielen, welche die Aldei wieder zum Schloss umschufen und daselbst von 1631 bis 1680 residierten. Seitdem haben Hitten- und Hammer-1431-1480 werks-Beamte daselbst ihre Wohnnig erhalten.

Die Kirche war ursprünglich eine dreischifftige Basilica von 350 F. Läuge und 90 F. besterdene Breite, die Seitenschiffe beträchtlich niedriger und schunaler als das Mittelschiff, dieses flach

<sup>.</sup> Benutzt wurden Perragen's Benkmale der Bankunst des Mittelalters etc.

E. Feavran's Brokmale d. dentschen Koust

deckt, die Absis halbkreisrund. An den beiden Ecken der Westseite standen viereckte Thürme, von denen der eine gauz, der südliche jedoch nur bis auf die Höhe des Kirchendaches abgemore, tragen ist. Das nördliche Seitenschiff steht auch nicht mehr. Betrachten wir das Innere, wie unsre Bildtafel es zeigt, so sehen wir links die wahrscheinlich im Jahre 1578 aufgeführte Mauer, die an die Stelle des nördlichen Seitenschiffes getreten; rechts dagegen die abwechseind von Pfeilern und Säulen getragene Mittelschiffwand. Pfeiler, Säulen und Bogen haben einen sehr einfachen, schwerfälligen Charakter, das Manerwerk besteht aus grossen Quadern; selbst die Säulen sind aus abgerundeten Werkstücken zusammengesetzt. Alles dentet auf ein hohes Alterthum. Es sind drei Säulen, zwei freistebende und zwei Eck-Pfeiler, welche die Mittelschiffwand tragen. Die Pfeiler haben einfache Kampfer, und Sockel des gleichen Profils; die Capitäle der Säulen sind Würfel, dergestalt abgernudet, dass die vier Würfelflächen wie unten hallikreisförmige Schilde über der Abraudung zu hängen scheinen. Bei den Basen der Säulen ist bereits das System angewendet, nach welchem zwischen dem Wilst nud der Plinthe durch die Ausfüllung der Ecken eine Vermittelnug gefunden worden, ein System, das ans der Construction des Wirrfelcapitäls nothwendig folgen musste, durch welche der Widerspruch zwischen Kreis und Viereck auf dem kürzesten Wege ansgeglichen worden. Dass die Krenzgewölbe einer spätern Zeit augehören, sieht man deutlich aus der Art, wie sie mit ihren Trägern an die Mauer gleichsam augeklebt sind. Der jetzige Chor ist aus dem Zehneck construiert und aussen mit Strebepfeilern versehen, so dass anzunehmen ist, er sei früher überwöllt, oder seine Ueberwölbung sei (im 14. Jahrhundert) beabsichtigt gewesen. Jetzt ist er mit einer hölzernen Verschälung überdeckt. Auffallender Weise sind die Fenster halbkreisrund abgeschlossen (wohl bei einer spätern Restauration).

Von den Ornamenten dieser ins ellte Jahrhundert zurückreichenden Kirche hat sich noch ein Thürsturz erhalten, der muthmässlich bei dem Umbau von 1578 abgetragen (und in die Hospitalkirche eingemauert) worden. Es ist eine Sandsteinplatte von 5 F. Breite, mit oben abgeschnittenen Ecken und zwei vertießen halbkreisrunden, aber leeren Feldern. Die Fläche über und neben den Bogen ist mit rohem, früh-romanischem Blatt- und Rankenwerk releifeiert.

Der chemalige Capitels auf gleicht einer dreischiffigen, mit halbrunden Krenzgewölben überdeckten Krepta. Das Mittelschiff wird von den Seitenschiffen durch je 6 Sänlen und je einen starken mit Halbsäulen gegliederten Mittelpfeiler geschieden. Die Säulenschäfte sind theils glatt, theils mit Camelierungen, gewindenen Stäben, Blomben und Zickrackwellen verziert, wie die Bildtafel bei a und b zeigt. Capitäle, Deckplatten und Basen haben die inm die Mitte des 12. Jahrhunderts äbliche Zeichnung; auffällend daren ist nur der Zalmschnittring nuter dem Capital. — Von ähnlicher Gestalt, nur weniger reich, ist auch das Refectorium gewesen.

#### DER DOM VON MAILAND.

Hiern & Rildtafeln \*

In keiner Beziehung unterscheiden sich Deutsche und Italiener wohl so auffallend, als im Grad ihres Nationalbewusstseins. Der Deutsche sucht für das Gute, was er daheim findet, die Ouellen in aller Völker Ländern, nur nicht bei sich; der Italiener hat nicht das Mindeste, was der Rede werth ist, von aussen empfangen. Wie lange haben wir gebraucht, bis wir in der Gothik den germanischen Kunstgeist als mässgebend erkannten; siehe da darf nur in der Baninstruction für eine kleine Kirche am Neckar der Ausdruck "more francigeno" gefunden werden - sogleich ist die gesammte deutsche Gothik französischen Ursprungs, wie augenscheinlich auch die französische Gothik andern Principien folgt und der romanische Formensinn in ihr immer verberrschend bleibt. -- Man wird aufmerksam auf alte Bildnereien in Deutschland, die ganz abweichen von den eckigen und knorrigen Figuren der fränkischen Schule. Wir sind sogleich bereit, nur letztere für altdeutsch zu halten, und sehen uns für die trefflichen Werke aus früherer Zeit nach italienischen Meistern nm. ohne nur nachzufragen, ob die gleichzeitige Kunst in Italien eine solche Annahme oder Vermuthung rechtfertige,

Ganz anders der Italiener. Heisst ein Baumeister oder Bildhauer "tedesco" oder "de Allemagna", so wird bewiesen, dass die Gegend um Comer- und Garda-See ehedem Alemannien genannt worden, und dass der Knnstler sicher von dorther stamme. Ja man geht noch viel weiter! In Italien ist keine Kunstform so verhasst, als die Gothik, sie ist dort der volle Ausdruck der Barbarei. Man höre Vasari! und wie er sprechen Alle.

"Es gibt auch noch eine Art der Banknust, man nennt sie die deutsche, und ist sie Vanet über sehr verschieden von der antiken wie von der modernen. Ausgezeichnete Künstler bedienen sich ihrer nicht, sondern vermeiden sie als Schensslichkeit und Barbarei, da ihr iegliches Gesetz fehlt und man sie viehnehr Wirrsal und Unordnung nennen kann. Denn diese herrschen in den Bauwerken dieser Art, deren leider so viele sind, dass sie die ganze Welt angesteckt haben. Man denke: Portale mit Sänlchen, fein und gewunden wie Weinreben, unfähig die allerleichteste Last zu tragen; und so ringsum die Ornamente, eine Pest von Tabernakeln, eines über dem andern, mit unzähligen Pyramiden, Knöpfen und Blättern, die weder stehen, noch sich halten können, und eher aus Papier als aus Marmor oder anderen Steinen gemacht scheinen. Und dann sind dabei so viele Vorsprünge, Einkeldungen, Tragsteine und Stabchen angebracht, dass alles ausser Verhältniss ist, und dass man oft bei dem endlosen Uebereinauderhäufen der Dinge so hoch aufstieg, dass die Spitze des Portals an das Dach stösst. Diese Banart wurde von den Gothen erfunden, die, nachdem sie die antiken Gebäude zerstört hatten und die guten Baumeister im Krieg umgekommen waren, es dahin brachten, dass nur Ban-

<sup>\*</sup> Benutzi wurde E. Sengest, il Duomo di Milano etc. Milano da Vallardi. 1856.

E. Fonuran's Brokungte d. deutschen Konet. V.

werke dieser Art übrig blieben — Bauwerke mit Spitzbogen! — und ganz Italien von dieser Pest heimgesucht wurde, von der una sich endlich befreit bat, indem man solcher barbarischen Banart sich gänzlich entschlagen. Gott bewahre jedes Land vor der Wiederkehr dieser Banart, die im Vergleich zur unseigen so hasslich ist, dass ich kein Wort nehr über sie verlieren mag!"

Obschon nun alle früheren itelhenischen Kunstschriftsteller den Abschen Vasari's vor der Gothik theilen, und obschon der Dom von Mailand in diesem "pestgleichen Styl" erhaut ist, so können sie sich — bei der Bewunderung, die das Werk von jeher bei aller Welt erweckt hat — doch nicht entschliessen, dem deutschen Urbeber desselben die Ehre zu erweisen, sondern stellen ihn entweder ganz in Abrede, oder unter eine so starke Oberanfsicht inkleinischer Architekten, dass sein Verdienst und seine Thätgekeit auf Mal sieken. Wir metsesielts werden jedenfalls Act nehmen von dieser italienischen Oberanfsicht, weil vielleicht aus ihr, und nur aus ihr die Unverträglichkeiten mit dem Styl, die maucherhei Hindernisse einer freien Entfaltung desselben zu erklaren sind, die wir bei dem sonst so herrlichen Bandenkund mit Bedaneen wahrnehmen.

Gesebichte.

Die Gründung des Dounes ist nicht mur in historisches, sondern auch in moralisches Dunkel gehüllt. Augeordnet wurde der Bau von Giovan nu Galenzzo Visconti, dem durch seine Herrschsucht, seine Treubeigkeiten, Schande und Gewalthaten berüchtigten ersten Herzog von Mailand, wie es beisst zur Sühne verübter Verbrechen. Urber die Zeit der Grundsteinlegung haben wir zwei sich wirdersprechende Dommente. In der Gaseina des Domes, wo die Marmorblische bearbeitet werben, befindet sich ein Stein mit der (alten) Inschrift:

El principio del Domo de Milano fu nel anno 1386.

Dagegen heisst es in dem Verzeichniss der Erzbischöfe: Anno MCCCLXXXVIII templum majus Mediolam jussu Johannis Galeatii Ducis in honorem B. M. Virginis incredibili impeaus solido marmore instaurari coepit. Da mui augeuscheinlich das zweite dieser Documente nicht gleich zeitig mit dem angeblichen Beginn des Banes (1388) ist, da Johann Galeazzo erst 1392 Herzog wurde, so verliert es entscheidende Bedeulung dem ersten, sehr unverfänglichen gegenüber und wir brauchen nicht von Gioeguera (Storia della senlura l. p. 218) zu der gewaltsauen Annalume uns dräugen zu lassen, die erste Anlage sei wieder zerstört und der Ban von Neuem begönnen worden.

baumerste

Was min den Baumeister betrifft, so haben sich Viele viele Milhe gogeben, einen Antonio Omodeo, einen Marco Gampione u. A. als sofchen aufzustellen. Inzwischen kommt doch selbst Giognara zu dem Schluss, dass mit grosser Wahrscheinlichkeit das Becht auf Seite derer ware, welche den "Eurico Gamodia oder Zamodia" als ersten Bombaumeister von Mailand meinten. Aur sei es noch zweifelhaft, ob er wirklich ein Bentscher sei; fenuer, ob er wirklich von Bedeutung gewesen, da gleichzeitig mehre "bugegneri", darunter ein Franzose, Niccolo de" Bouzventuri, beim Ban augestellt waren; endlich sei bereits im Jahre 1388 eine Gommission Sachrersfändiger einberufen worden, den Plan zu prüfen, Irrubimer zu entfernen etc., woraus betworgebe, dass der Erfinder des Planes nicht bale Hand aufgen dürfen

au der Ausführung desselheu. Diese Prüfungscomunission aber bestand aus den Meistern Marco da Campione, Simone de Orsenigo, Jacopo und Zeno da Campione, Guaraerio da Sirtori, Ambrogio Pongione, Bonino da Campione n. m. A., Künstlern, die zum Theil in der Nähe beschäftigt waren, wie Jacopo da Campione mit der Certoss von Paria, Bonino mit dem Grabund der Scaliger in Veroux, nud die entweder ein nur technisches Gutachten abgegeben, oder auch auf Anordmungen im Bau eingewirkt, in keiner Weise aber den Dombaumeister beseitigt babei.

Dieser war, wenn wir uns seinen italienisierten Namen ins Deutsche zurück übersetzen. Heinrich Arler von Gemünd in Schwahen; augeblich, aber durchaus unerwiesen, der Vater (er könnte eher der Sohn sein!) des "Peter Arler de Polonia", der 1356 den St. Veits-Dom in Prag erhant, and der in Urkunden fast unr Parler oder Parlerz genannt wird. Von Heinrichs Lebensumständen ist nichts bekannt; doch wird ihm der Ban der sehr schönen II. Kreuzkirche in seiner Vaterstadt, gegründet 1351, zugeschrieben. Dass Heinrich dentsche Gehölfen beim Bau, auch wohl dentsche Nachfolger im Amt gehabt, geht aus einer Aeusserung des Cesariano, eines Freundes von Bramante, und den Cicognara selbst als einen in der Kunst höchst erfahrenen und überaus wahrheitliebenden Mann rühmt, in seiner Uebersetzung des Vitruvius berver, wo er sagt: "Das geschieht nach der Regel, welcher die deutschen Architekten bei dem Dombau von Mailand folgen. (Questa è come la regula che usata hanno li germanici architetti in la sacra aede baricephala de Milano,") Wiederum ausgesprochene Zweifel und Meinungsverschiedenheiten über den Ban führten im J. 1392 eine nene Conferenz von Architekten herbei, unter denen ausser Enrico di Gamodia noch Giovanni da Ferrara, Zanello da Binasco, Stefano Magato, Bernardo da Venezia, Pietro della Villa, Ambrogio da Melzo, Pietro da Cremona und Paolo Osuago genannt werden, und hei welcher, wie es scheint, Giovanni da Forrara die Entscheidung gegeben. Dessen ungeachtet wurde in dem gothischen Style zu banen fortgefahren. Um 1393 wird ein deutscher "Ingegnere Giovanni Annex de Fernach di Furimhurg", der die Sacristeien am Dom gebaut, nach seiner Heimath gesendet, um dentsche lugenieurs anzuwerben, und wird, da er keine mitbringt, um Geld gestraft: woraus zu ersehen, in welchem Werth deutsche Bauverständige in Mailand gehalten wurden. 1394 folgte auch ein Ulmer Banmeister "Ulrico da Fillingen" einer Einladung der Mailänder zum Domban und fertigte dafür viele Zeichnungen, die in einer Versammlung von "Rechtsgelehrten, Adeligen, Bürgern, Handwerkern und Ingenieurs mit grosser Feierlichkeit" geprüft wurden. Vog ihm wie von "Gamodia" erzählt Cicognara, dass er bald nach Deutschland zurückgekehrt sei. Dennoch wurden immer wieder Künstler ans dem Ausland bernfen, selbst Bildhauer, wie H. A. zu Anfang des 15. Jahrh. ein Bayer, Walther (Gualterio) aus München, der bereits am Minster zu Strassburg beschäftigt gewesen. Dieses Verhältniss dauert durch das ganze 15. Jahrhundert fort; ja als man gegen Ende desselben zur Errichtung der Kuppel schreiten wollte, fand sich Herzog Gjov, Galeazzo Maria Sforza veranlasst, den Bürgermeister Peter Schott von Strassburg um geschickte Baumeister für das Unternehmen auzngeben. Die beiden im städtischen Archiv zu Strassburg aufbewahrten und in Schilteri Theatr. antiquarum Tentonicarum, Strassburg 1698, in Jacobs v. Königsboven Chronica Absatiae abgedruckten Schreiben des Herzogs von Mailand lanten in Uebersetzung:

"Gerliteste Berren! Die Architekten des herrlichen Domes unsere berühnten Saufnehmen Austand, die Kimpel aufzurichten, bevor sie mit vorzüglichen Banmeistern Rath gepflagen, ob anch die Säuden (Pfeiler), die sie tragen sollen, stark geung dafür sein mögen,
denn die Kimpel wird ein erstannenswerthes Ding, und es wäre ein unersetzlicher Verlust,
wenn anchtziglich ein Fehler sich zeigte. Da wir unn auf verschiedenen Wegen von der
gossen Einsicht des Banmeisters vom Dome Eurer Stadt unterrichtet sind, so bitten wir, Ihr
wollet ihn — oder einen anderen gleich geschiekten Banmeister in Deutschland – zu aus
senden. Giov. Antonio de Gesa, unser Mithärger, welcher mit diesen Auftrag zu Knel kommit,
wird ihn auf der Reise hicher begleiten. Hier soll er gut aufgenommen und noch besser
bedient und hewirthet werden, und gewiss aufs beste zufrieden gestellt, seine Rückreise autreten. Es soll Euch nicht gereuen, ihn aus Liebe zu mus zur Celernalaue dieses Auftrags beredet zu haben; Ihr werdet um siets dankhar und zu Gegendieusten bereit linden. Mailand
27. Juni 1481. Jonnes Goleaz Maria Sforza Vierconnes Dux Mediobani etc. — A. Terzagae."

Das zweite, demselben "Petro Scotto, gubernatori civium etc." übersandte Schreiben des Herzogs von späterem Datum lautet;

"Hockerechtester, theuerster Freund! Wir haben in einem früheren Schreiben Ew. Liebden gebeten: Ihr möchtet, da gegenwärtig in miserer Stadt ein Tempel der heitigen Jungfau von bewundermswirdiger Grösse und Schönheit gehant wird, und da wir nichts versämmen möchten, um Alles auß beste zu Stande zu bringen, und bei einem solchen Werke keine Kosten gesetheut werden dürfen, einen Architekten oder lugenieur, von dessen vorziglichen Eigenschaften wir unterrichtet waren, zu ums senden, damit er das Gebände selbst sehen, alles im Einzehnen präfen und über das, was mur zu thun, sein Urtheil abgeben möge. Lind weil nun dieser Architekt nicht gekommen, miser Verlangen aber nach ihm dasselbe geblieben, bitten wir Ew. Liebden nechmals, ausern Wünschen genügen und den Architekten schicken zu wollen. Wir werden Euch dafür zum höchsten Danke verpflichtet und erklaren uns zu jedem gleichen oder grösseren Gegendients bereit. Und desshalb ist der Ucherbringer dieses Schreibens mit Vollmacht verseben, die Bedingungen für die Reise des Architekten abrüschliessen. Mailand 19. April 1482. Joannes Galeaz Maria Sforza, Vicecomes Dax Mediolani. — B. Ghalenme.

So hoch ward der Rath und die Einsicht dentseler Baumeister dannds in Italien gehalten!
Zweinunffunfzig Baumeister zählen die Register der Doubrewrautung auf, die wahrend
des 15. Jahrh, am Domlou thätig waren, darunter berühmte Künstler wie Bramante und
Bramantino, und wenn man auch im Grossen und Gauzen durch den nesprünglichen Plan
gebunden war, so war es doch natürlich, dass durch die italienischen Meister der Landesbrauch
und Geschnuck bei der Ausführung der Details sich geltend unselte. Und da nun im Verlauf
des Jahrhunderts und der nüchstfolgenden Zeit der Geschmack der Bankunst sich gänrlich verändert und die Gothik fast überall in Europa der Benaissance gewichen war, so kan es, dass die

späteren Architekten, als man bis zur Facade des Domes fortgeschritten, es nicht über sich vermochten, von der vorhaudenen Zeichnung (von der uns noch Cesariano in seiner Uchersetzung des Vitruvius L. I. p. 15 eineu Begriff gibt) Gebrauch zu machen und der Gelegenheit zu entsagen, ihre eigne "Erfindung", unbekümmert um die Harmonie des Ganzen, der Vorderseite des Gehändes aufzuheften.

Aufgefordert durch ein Ausschreiben des Cardinal-Erzbischofs Carlo Borromeo, beeilten sich die Architekten Italiens, Pläne zur Vollendung der Facade des Domes zu entwerfen. Den Preis trug Pellegrino Pellegrini von Bologna mit seiner Zeichnung (vom J. 1567) davon und er wurde auch 1570 zum obersten Dombaumeister ernannt. Sein Entwurf im 1 1270. damaligen Zeitgeschmack mit grossen römisch-korinthischen Säulen, stumufwinkligen oder flachbogigen Verdachungen, grossen Schnecken und dergleichen, wurde bereits von Erzbischof Carlo's Nachfolger, Federico Borromeo, als nein Pferdeleib an einem menschlichen Körper, als ein Wald-Delphin" verworfen, zumal die ungehenern Säulen die Ausgaben in's Ungemessene steigerten (iede einzelne sollte 20,000 Scudi kosten!) und gar die erste beim Versuch, sie aus dem Steinbruch fortzuschaffen, in drei Stücke zerbrach. Eine neue Concurs-Ausschreibung hatte keine praktischen Erfolge. Da machte bei Gelegenheit eines Besuchs der Königin von Spanien 1646 der Architekt Carlo Buzio einen neuen Entwurf, und zwar in Uebereinstimmung mit den Seitenansichten des Domes, der vielteicht zur Ausführung gekommen ware, håtte er nicht ärgerliche Streitigkeiten unter den Künstlern hervorgernfen und hatte man sich nicht geschent, die sehr kostspieligen Arbeiten Pellegrini's herunter zu schlagen. Man wählte den Ausweg, gar nichts zu thun - die Arbeit vollkommen ruhen zu lassen.

Uml so blieb das Prachtgehände, bis auf den 1772 von Fr. Croce aufgeführten Thurm, unvollendet, einer Rnine ähnlich, mit den fünf Portalen, den fünf Fenstern darüber und den Anfängen der Pilaster zwischen den Thüren nach dem Plane Pellegrini's. - bis im Juhre 1805 der neue Herrscher, der damals in Mailand gebot, Kaiser Napoleon L., den Ausbau des Domes und zwar nach dem ursprünglichen Plane gebot und die Ausführung dem Architekten Carlo Amati übertrug. Nach Wiederberstellung der östreichischen Herrschaft in der Lombardei wurde das Werk unter der Leitung des Architekten Pietro Pestagalli 1816 - 1846 zu Ende geführt.

Was uns bei der Betrachtung der Anlage sogleich entgegentritt, ist die grosse Arlunlichkeit mit dem Cölner Dom (s. Taf. 1), das fünfschiftige Langhaus mit fünf Eingängen an der Westseite, gekreuzt von einem dreischiftigen Querban, der polygone, mit einem niedrigern Umgange schliessende Chor, die enge Stellung der Pfeiler, das Verhaltniss des Mittelschiffes zn den nur halb so breiten Seitenschiffen. Freitich werden wir anch gleichzeitig die Abweichungen bemerken, die indess nicht den Eindruck von Verbesserungen machen und bereits anf italienischen Einfluss hinweisen. Der Chor, dessen Tiefe nicht einmal der Breite des Querschiffs gleichkommt, endet mit einem drei- statt fünfseitigen Umgang, dessen breite Wand-Bächen ausser allem Verhaltniss mit der Pfeilerstellung sind; dazu fehlt der Capellenkranz,

E. Fonsten's Benkmile d, demecken Kunst, V

der dem Chorabschinss annäherungssweise die Breite des Langhauses geben würde. An seiner Stelle sind, jedoch nur an den beiden ungebroehten Seiten des Chors, die Saeristeien in der Plucht der aussersten Seitenschiffe angebracht, wie man sieht, ohne alle organische Verbindung mit dem Hampflan. Das Querschiff tritt nur um Eine Pfeiler-Zwischenweite vor und hat an jeder Façale, statt des ursprünglichen Pertals, seit den Zeiten des Cardinals Carlo Berrounce eine kleine, podysone, dem Gesammlorganismus durchaus Freundarfüg Altarnische.

Die Grössenverhaltnisse des Domes sind sehr betrachtlich. Seine Länge misst
460 F. (der Göher Dom 450), die Breite 190 F. (der Göher Dom 167 F.). Das Mittelschäff ist 118 F. breit (im Göher Dom 100 F.). Ist damit der Dom von Mailand der grösset
gothische Kirchenban, so treten auch somst noch Eigenschaften an ihm hervor, die ihm einen
fast zauberhaften Eindruck sichern (Taf. 2. Perspectivische Ausicht). Aufgeführt ans ghäuzen
weissem Marmor, den Zeit und Wetter nach unten hin bräunlich gefarht haben, ragt er
mit zahllosen Spitzen gleich einem Gletschergebirge in die Luft. Wer ihn in lieblicher
Sommeranelt, im Glauze des Vollmondlichtes gesehen, der wird, und wäre er der strengste
Schul-Architekt, wenn nicht von der überwäligenden Pracht des Werkes hingerissen, doch
einer wundergleichen Wirkung inne geworden sein, die den prüfenden Verstand nicht zum
Worte, ja nicht zu Gedanken kommen lässt, sondern mit heiligem Schauer und seliger Entzückung die Sede erfüllt.

Und selbst bei Tageshelle, wo man für nüchterne Betrachtung gestimmt ist, wird die Grundschönlicht der Gesamutanlage, die plantastische Mannichfaltigkeit der Formen und selbst die reizende Abstufung des Farbentons, der Widerstreit der verticalen und borizontalen Linien, der Wechsel der aufstrebenden und bernhigenden Bichtungen, die vielen Nischen umf Fenster, die Friese und Galerien, Umkrünzungen und Bekrönungen, die Masse der Statuen an Wanden, in Tabernakeln und an Pfeilern bis zu den obersten Frideuspitzen (ihre Zahl wird auf 4500 angegeben) lange fort und immer wieder Phantasie und Gemüth poetisch erregen, bis man spät erst zur ruhigen Betrachtung des Einzelnen und zu sondernder Unterscheidung gelangt.

Ba will denn (Taf. 3), abgesehen von Pellegrin<sup>3</sup> gänzlich unverträglichen Feistern

Aloreschouge vam Siyl.

und Thüren der Vorderseite, der grosse, alle fünf Schiffe überspannende, donehm blinde Giebel, in welchem nan deutlich die Eingebung italienischer, durch Erinnerungen an das Alterthum geleiteter Architekten wahrniumt, zur Vorstellung von deutscher Gottik so wenig passen, als seine Darchberchung durch Pfeiler und Fenster, sein völlig munotiviertes Missverhaltniss zum auffällend niedrigern Unterlant, so wie der Pfeiler unter einander mit allgemein gültigen architektonischen Gesetzen in Uehereinstimmung zu bringen ist. Alle Theile stehen isoliert, keine Fenr und eine andere, keine Anordnung eine Folge hervor um endlich selliest das Gesius die nichteruste Bekröming von Dreiecken ab. Durchwer geht es gegen den hier herrschenden Formensium, die Spitze als den Ansgang der aufstrebenden Richtung zu erkennen und zu bezeichnen. Dasselhe der Gottik durchaus widerstreitende System tritt an der Seitenfacule (Taf. 4) fast noch greller auf, indem hier die Wände mit Lessinen bedeckt sind, die ohne alle Verhindung auf den spitzbogigen Fenstereinfüssungen aufsitzen. Dass die Fronte des Onerschiffs ein sehr unorganisches Aussehen haben wirde, war schon dem Grundriss anzumerken. Nun aber hat sie ausser der engfenstrigen Chornische ein Riesenfenster darüber, das in den Giebel einschneidet, der seinerseits selbst wieder aus gebrochnen Scheukeln zusammengefügt ist. Ueberall macht sich das ornamentistische Element für sich geltend, ohne Rücksicht auf die Form, die es bekleiden soll; so stehen Galerien und Attiken isoliert und beschreiben Linien nach einem eignen, nicht in der Gothik begründeten Schönheitsgefühl.

Steigt man empor zum Dach, mu Fialen und Strebebogen, Gliederungen, Profile. Blätter und Blumen in der Nähe zu besehen, so tinden sich auch da dieselben Abweichungen nach den Einwirkungen eines nach der Antike gehildeten Formensinnes, die Vorliebe für rechte Winkel, Dreiecke und Flächen; Willkührliches, Unverträgliches und Unverstandenes aller Art. einfache Spitzbogen und Eselssattel beisummen, dazu eine Renaissance-Muschet: vier Nasen in der Füllung des Spitzbogens statt zwei, Rosette und Flamboyaut abwechselnd im durchbrochnen Strebepfeiler; die Strebelogen voll schwerfalliger Krabbeu oder Knöpfe; Fialen mit casettierten Sockeln und über alles Mass emporgeführt! Und gehen wir weiter nach Osten und betrachten die Chorseite (Taf. 5), so wird der Abfall von der Gothik noch auffallender. Hier, wo Alles mit vereinten Kräften emporstreben sollte, übt die Horizontale ein drückendes Uebergewicht aus. Vereinzelt arbeiten die Pfeiler mit ihren Fialen sich durch, aber ohne Verstärkung und Vermittelung durch Giebel verliert sich ihre Kraft. Ansser allem Verhältniss stehen die drei Chorfenster namentlich zu den ührigen Fenstern des Gehändes und ebenso zu ihrer Umrahmung und Verzierung. Höchst unnatürlich wird das aufsteigende Fenstermässwerk von kleinen Giebeln unterbrochen, unschön erweitern sich die Zwischenräume von der Fenstermitte nach den Seiten und ganz unverständig schliessen sich oben ihre Bogen an die Rosette so an, dass die engsten und niedrigsten in der Mitte stehen. Die Rosette selbst. welche, wenn sie angenehm wirken soll, nur einen Bogentheil einnehmen darf, erfüllt hier das ganze Bogenfeld des Fensters und drückt auf dasselbe gleich einer zu schweren Last. Ihre Verzierungen aber sind über alle Erwartung willkührlich und beinahe aus der Luft gegriffen. Und doch! steigt man empor zwischen diesen Galerien und tritt hinein in diesen auf dem Dach Wald von Thürmen, in welchem Tausende von Heiligen ihre Celle gefunden, oder kühn auf freier Spitze im Himmelsblan sich baden, so wird doch der erste, langandauernde Eindruck ein überwältigender sein, unendlich erhebender und erquickender als auf dem Dach von St. Peter in Rom, wo uns nur Hütten und die schwerfälligen Massen der Kuppeln umgeben. So viel ist doch trotz aller Italienisierung vom Geist des deutschen Baumeisters und den Gedanken seiner Kunst übrig geblieben, dass wir die Abweichnugen erst au der Hand des prüfenden Verstamles bemerken.

Das ganz gleiche Verhältniss zwischen einem ergreifenden und erhebenden ästhetischen tenere-Gesammteindruck und einer mangelhaften architektonischen Durchbildung, wie wir es am Aensseren des Domes wahrgenommen haben, tritt uns auch im Innern entgegen. Es wird Wenige geben, die beim ersten Eintritt in dieses Gotteshaus nicht, von einem heiligen Schauer ergriffen, in schweigende Betrachtung versunken wären; wie es sicher auch wenige Bauver-

ständige gibt, welche sich mit der Formenbildung im Einzelnen einverstanden erklären, (Taf. 6). Zweiundfunfzig freistehende, mächtige Pfeiler mit den entsprechenden Diensten sind errichtet, die Gewölbe zu tragen; davon stehen 32 im Langhaus, 12 im Ouerschiff (vier von diesen in der Krenzung unterstützen die Kuppel), und 8 im Chor. Der Dienste oder Wandpfeiler zählt man vierzig. Der untere Durchmesser der Pfeiler beträgt 10 F. (der der Kupnehafeiler 13 F.), ihre Höhe S2 F. Sie sind aus zwei sich durchkreuzenden Quadraten construiert, innen von Backsteinen (die Kuppelpfeiler von Granitstücken) aufgemauert und mit Marmor bekleidet. Die Basen sind aus einer sehwachen Pfinthe, drei mehr oder minder dicken Wilsten und eben so viel sehr matten Hohlkehlen gehildet. In Rundstäben und Hohlkehlen von verschiedenen Durchmessern steigen die Pfeiler empor bis auf 55 F. Höhe, Hier beginnt die sehr seltsame und doch höchst wirknugsvolle Capitälform. Ueber dem Blätterkranz und dessen Gesims folgt ein boher in acht Nischen getheilter, mit einem eignen Gesims bekrönter Capitälanfsatz, der ausser Giebelu und Fialen noch einen reichen Schmuck an Statuen hat. Die Pfeiler des zweiten Schiffs haben an derselben Stelle uur architektonische, aus geschweiften Spitzbogen und in Knöpfe ansgehenden Rundstäben gehildete Zierrathen; die Wandpfeiler aber nur Blättercapitäle. Auf den Capitälen der Mittelschiftpfeiler sitzen theils die Spitzbogen auf, welche Pfeiler mit Pfeiler verbinden und die eine den Pfeilern entsprechende Gliederung haben; theils die Träger für die Gewölbrinnen des Mittelschiffs, welche sie in einer Höhe von 22 F. über den Pfeilern auf ihren becherförmig geformten Blättercapitälen aufnehmen. Die anf diese Weise entstandene Oberwand über den Bogen ist zu mässigen, spitzbogigen Fenstern benutzt. Die Bogen, welche die Pfeiler des zweiten Schiffs verländen, sitzen nicht in gleicher Höhe, wie die des Mittelschiffs, sondern in einer Höhe von 48 F. auf Blättercapitälen auf, die nur auf dieser Verbindungsseite der Pfeiler angehracht sind, so dass diese zweierlei Capitale in verschiedener Höbe haben. In Folge davon sind die Bogen des zweiten Schiffes niedriger, als die des Mittelschiffes und ebenso die Oberwand mit deu Fenstern darüber. Und da dieses Verhältniss der Abstufnug sich auch vom anssersten Seitenschiff gegen das zweite wiederholt, so haben wir einen terrassenformigen Anfban der drei Schiffe neben einander, wie sich das anch bereits am Aeussern deutlich gezeigt. (S. die Tafeln 2, 3 u. 4.)

Gewillio

Sämmtliche Gewölbe sind spitzbogig und im Kreuz construiert, mit starken, ausdrucksvoll profilierten Rippen versehen. Den wunderbarsten Eindruck aber machen die Fällungen zwischen den Rippen, da sie mit gothischem Mässwerk, kleinen und grossen Rosetten ausgefüllt zu sein scheinen. Dieses ist jedoch nur gemalt; und obschon es — wie man sieht durch eindringende Fenchligkeit leicht leidet und bei nachlässiger Restauration zu widerwärtigen Entfätsechungen fahrt, so ist doch die Wirkung so überraschend und erfreulich, dass man dem Einfall Verbreitung und der Erahlung der Ausführung Sorgsunkeit winschen möchte.

Kuppel.

Eine eigenthündiche Construction zeigt die Kuppel über der Krenzung, von welcher schwerlich anzunchmen, dass sie die Erfindung des deutschen Meisters sei. Die Hauptpfeiler halten sieh in der Höbe der Mittelschiffpfeiler; darüber steigen gleich wie im Mittelschiff schmälere Gewölbträger empor, von demen aus die vier grossen Spitzbugen der Krenzung und zwar in der Höbe der Mittel- und Querschiff-Gewölle geschlagen sind. Der Uebergang ins Achteck geschieht durch Pendeutifs, die, da sie mehre Fuss über die Spitze des Bigens emporragen, zwischen sich und dem Spitzbogen einen Raum lassen, der dem unternTheil eines Spitzbogens gleicht. (S. Taf. 6.) Ueber dem achtseitigen Gesius sollte nun der Tambour folgen, mit den Fenstern für den oberen Kuppelraum; statt dessen sitzt auf diesem Gesius ohne Weiteres die achteckige Kuppel auf, hat aber in jedem Kuppelfeld ein spitzbogiges Fenster und ist von aussen mit seukrechten Wänden unukleidet, von denen ein ganz flaches Dach nach der Spitze der Kuppel führt. Von dieser steigt sodann eine Thurmspitze auf, in deren auterster Abhteilung eine mit der Kuppel verlanndene Laterne augebracht ist. Durch die zweite, sänleugleiche, aber durchbrochen Abhteilung ist eine Wendeltreppe geführt n. der Troma-Krone, einer Galerie, von welcher aus die spitze Schlusspyrannide mit der Gobssalstatue der heiligen Jungfran sich erhebt. Dieser Thurmsban ist gestützt durch concave Strebebogen, welche von der Wand der Laterne nach den Fisien geschlagen sind, die von den Ecken der senkrechten Kuppelwand aufsteigen. (Vgl. die Bibliafeln 3, 4, 5.)

Kehren wir in das lunere des Tempels zurück, und zwar zu seiner östlichen Altheikope
lung, so begegnen wir hier wieder einer ungewöhnlichen Auordnung. Es ist bereits in vielen
Beispielen nachgewiesen worden, wie die Aulage einer Krypta, die wir als das eigentliche
Saamenkorn des ganzen Kirchenthaues aussehen, gleich dem Saamenkorn einer Pflanze bei deren
Entwickelung allmählich ausser Acht gelassen wird, wie sie bei den Kirchen des Uebergangsstyls, sogar schon bei einigen spätromanischen Kirchen fehlt, mit Einführung der Golitik aber
allgemein ausser Gebranch komunt. Wir haben auch gesehen, dass die Erhöhung des Chors
überdlide nothwendige Folge der Aulage einer Krypta war, und dass somit das Mass seiner
Erhöhung von der Höhe der Krypta-Gewölle abhängig wor.

Im Dom von Mailand ist (s. Taf. 6) eine Krypta, die den Ramm unter dem Chor, Presbyterium und unter der Vierung einnimmt, von welch letztrer Stelle ans durch ein im Boden des Querschiffs angebrachtes achteckiges Gitter (s. Taf. 1) Licht in den unterirdischen Raum dringt. Diese Krypta rübrt nicht von dem dentschen Banmeister her, sondern ist das - sehr späte - Werk des Pellegrini. So wenig sie ursprünglich ist, so wenig scheint sie aus dem ursprünglichen Princip hervorgegangen. Weit entfernt, die Ursache zur Erhöhung des Chors gewesen zu sein, scheint sie vielmehr die Folge einer obern Auordunug, durch welche man den Dieust des Hochaltars imposanter und feierlicher machen wollte. Nach Pellegrini's Plan wurde erst das Presbyterium zwischen den beiden östlichen Kuppel- und den ersten Chorpfeilern um mehre Stufen erhöhl; zu dem Chor selbst musste man alsdann wiedernm über eine Auzahl Stufen aufsteigen; und endlich folgte eine dritte Erhöhung durch die nothwendig hervorragende Stellung des Hochaltars. Der ganze, den Laien unzugängliche Raum ward mit Schrouken und Balustraden abgeschlossen; der durch die stufenweise Erhöhning entstandene Unterraum aber später zur Aufnahme der irdischen Ueberreste des heilig gesprochnen Cardinal-Erzbischofs Carlo Borromeo benutzt, der in einem Rundbau unter dem Hochaltar (s. Taf. 1 u. 6) seine ewige Rubestätte und die dauernde Verehrung der Gläubigen gefunden.

E. Fonsten's Denkmule d, deutschen Kuust, V.

In das Einzelne der Ausschmückung durch Bildnerei, Malerei und selbst durch die Baukust einzugehen, liegt ausserhalb unsere Aufgabe. Jeue Ausschmückung ist fast ohne Aussahme das Werk itälienischer Künstler und wir konnten nur so viel Notiz davon nehmen, um die Abweichung des itälienischen Formensinnes von der Geltik anzudenten. Wie gegründet auch der Vorwurf ist, dass der ganze stolze Ban ein Mischwerk sei: — daneben behauptet er doch seine unwiderstehliche Gewalt, seine Pracht im Soumenglanz, seinen Zauber im Schimmer des Möndlichts und diese geistigen auf Phautasie und Gemült einwirkenden Kräße gehören der ursprünglichen Conception, der deutschen Kuost und übrem Meister am Schwaben!

## DER DOM ZU MAGDEBURG.

Mit sieben Bildtafeln.

Wem es um den mildesten und fasslichsten Eindruck der Erlnbenheit deutscher Kirchenbaukunst zu thun ist, der trete in deu Dom von Mogdeburg! Welche Einfachheit und elle Grösse! Welche Leichtigkeit und Festigkeit! welcher Schwung ohne Ueberschwenglichkeit! Welche Weite und Freiheit in streng gemessenen Rännen! Wie oft ih auch eintrat in diese buchgewölbten, lichten Hallen — immer dieselbe Empfindung der Herzenserweiterung und Beruhigung, immer die gleichfrische Bewunderung mässroller Schönheit!

Die Geschichte dieses seltenen Bauwerks, des ältesten Denkmals deutscher Gothik, ist noch durchaus nicht vollkoumen aufgeklärt, und sind wir für viele Vorkommnisse auf blosse Vermuthungen beschräukt.

Der Gründer des Magdeburger Domes ist Kaiser Otto I. Dieser Ban, vollendet durch Guerbere. die Erzbischöfe des 10. und 11. Jahrhunderts und nach alten Nachrichten, so wie nach den noch vorhandenen Bauresten, muss ein Beispiel grosser architektonischer Pracht gewesen sein. Eine Feuersbrunst legte denselben im Jahre 1207 in Asche. Unverzüglich ward durch Erz-1302, bischof Albert, Grafen von Kevernburg, ganz oder ungefähr auf der Stelle des alten ein Nenhan begonnen, so dass wir für die Grundsteinlegung desselben das Jahr 1209 an-1302, nehmen dürfen. Der Plan des neuen Domes, der sich wesentlich von dem alten Basilikenbau, auch von romanischen Kirchen unterschied, und bei welchem zuerst in Deutschland die Principien der Gothik in's Leben traten, überschrift die bisherigen Bodengrenzen, so dass dadurch die Abbrechung des benachbarten St. Nicolaistiftes zur Nothwendigkeit wurde.

Ucher den Fortgang des Baues fehlen alle Nachrichten; es ist aber in hohen Grade wahrscheinlich, dass Erzbischof Albert die von ihm mit ungewöhnlichen Kräften und in ganz neuer Weise begonneue Unternehmung nachdrücklich gefördert habe, so dass bei seinem Tode 1234 im Chor bereits Messe gelesen werden kounte. Der älteste gleichzeitige Grabstein (des 1234 Erzbischofs Baprecht) vom J. 1266 lag im südlichen Kreuzschiff, so dass auch dieser Theil der 1256. Kirche nut jene Zeit bereits zienlich ausgehaut gewesen sein unus; denn schwerlich hat man einen Erzbischof im Manerschutt begraben. Dagegen klugt der Erzbischof Conrad im J. 1274 (die Erkunde s. in Ledebur's Archiv, V. 168.) über den langsamen Fortbau aus Mangel an Geld, manentlich, "dass die Seitenwände nicht weiter rückten, die Basen kaum lägen, die Pfeiler nicht stiegen, die Capitäle nicht darauf kämen, die Bögen micht gewölld würden, so

dass von Vollendung des Daches noch keine Rede sei." Doch dürfte sich diess nur auf das Langhaus beziehen.

Von Conrad's Tode 1277 bis zur Ermordung Erzbischof Burchard's 1325 erlebten 1277 - 1325. Magdeburg und das Domcapitel viel inneren Unfrieden und manche Anfechtung von aussen, Dessen nugeachtet scheint man rustig am Werk geblieben zu sein; denn um diese Zeit 1292-1304 wurde von den Bischöfen Johannes von Havelberg (1292-1304) und Volrad von Brandenbarg (1296-1302) der Krenzaltar am Eingang des Chors geweiht, und die Verhaudhungen mit dem St. Nicolai-Stift wegen Niederreissung seiner Gebände zu Gnusten des Aufbanes der 1307-1310 Westthürme des Domes wurden 1307 augefangen und 1310 beendet. Die Bestimmung des 1338 Erzbischofs Otto vom J. 1338, dass jeder Domherr bei seiner Einweihung 5 Mark Silber in die Baucasse zahlen sollte, kann - bei den vielen Bedürfnissen eines solchen Baues - nicht als Beweismittel gegen die Annahme augezogen werden, dass das Langhaus damals eingewöllt und unter Dach war. Die Einweilung der Kirche erfolgte indess erst unter dem 1363, 1445 Erzbischof Dietrich im J. 1363, aber mit grosser Pracht und Feierlichkeit. 1445 wurde der Lettner aufgeführt. An den Thurmen baute man im 15. mid 16. Jahrhundert laugsam fort: 1528 die Krönung des Ausgangs auf der obersten Galerie trägt die Jahrzahl 1520. Die Reformation unterbrach den Weiterban der beiden Osttbürme und führte selbst zu Beschädigungen im 1546 wurde der Dom geschlossen und 1567 nahm das Capitel öffentlich die Reformation an. Die Anshesserung der Schäden, welche die Belagerung von Moriz von Sachsen 1550, 1550 and 1551 dem Dom zugefügt, fallt in dieselbe Zeit. Denn es wird erzählt, dass Moriz eine Kanone, die man auf den obersten Umgang des südlichen Thurmes gebracht, und die den Belagerern sehr unbequent worde, zu demontiren getrachtet und bei der Gelegenbeit den Thörmen und der Kirche manche Kugelwunde beigebracht habe. Bei der Einäscherung 1634, der Stadt durch Tilly's Truppen 1631 blieb der Dom verschont. Im Laufe des 18. Jahr-1895, 1896, hunderts scheint man sich auf das Unerlässliche beschränkt zu haben. 1805 aber und 1806 wurden grosse Ausbesserungen an der Nordseite, an den Umgängen des Mittel- und Nebenschiffes vorgenommen. An der Schmach Dentschlands musste der Dom auch sein Theil 1810, 1811, tragen. 1810 löste der König Jerome von Westphalen das Capitel auf; 1811 wurde der 1813 Dont zu einem Magazin von Colonialwaaren, 1813 zu einem Militairmagazin und zuletzt, als Parodie seiner symbolischen Bedeutung, zu einem Schafstaff gemacht. Nach der rubmreichen Befreiung des Vaterlandes fand auch das Denkmal alter deutscher Kunst und Frömmigkeit Beachtung und Schatz. König Friedrich Wilhelm III. wies eine Summe von mehr als 1826-1834 22000 Thalern an, mit welcher in den Jahren 1826 bis 1834 eine gründliche Herstellung vergenommen werden kounte, so dass es jetzt makellos und schön wie ans der Hand seines ersten Künstlers hervorgegangen, rein und bis zur Suitze vollendet dasteht.

satur. Die Anlage des Domes zeigt schon im Grundriss (Taf. 1) viel Eigenthümliches, wo-durch sie theils von anderen Bauten abweicht, theils anderwarts angewandte Motive aufminnt und für fernere Anwendung weiterhildet. Die Kirche ist ein Langbaus mit Vorban, Querschiff und Ghor. Das Langbaus ist dreischiffig mit zweirnal sechs Pfeilern, von denen je zwei

zugleich dem Thurmunterbau, je zwei dem Gewölbe der Kreuzung dienen, und mit doppelt so viel Diensten nebst Strebenfeilern in der Umfassungsmaner. Die Seitenschiffe (A'A") sind im Verhältniss zum Mittelschiff (A) ungewöhnlich breit (28:36, statt 18:36), ein Verhältniss, dessen Wirkung noch erhöht wird durch ihre einfachen Gewölbe gegenüber den donnelten des Mittelschiffes über demselben Pfeilerzwischenrann. Das Querschiff (B) ladet sehr wenig aus, und zwar weniger über das Laughans als über den Chor; seine Breite ist die des Mittelschiffes. Schr eigenthümlich und schön ist die Choranlage; ein innerer Chor (C) mit einem Chorumgang (D) and einem Capellenkrauz (a-e). Den Chorumgang haben wir schon bei den älteren Kirchen von S. Marien im Capitol zu Cöhr (Denkmale I. Bauk. p. 19), bei S. Michael in Hildesheim (Denkmale III. Bauk. p. 49), desgleichen beim gleichzeitigen Dom von Limburg a. d. L. (Denkmale I. Bauk. p. 15) angetroffen, die Anlage des Capellenkranzes bei den gleichzeitigen Kirchen von Heisterbach (Denkmale II. Bank. p. 13), S. Gereon von Cöln (Denkmale III. Bauk. p. 29) u. A., der späteren von Nürnberg, Augsburg etc. nicht zu gedenken. Das Eigenthämliche beider Anlagen beim Magdeburger Dom besteht in der Durchführung des Chorumganges mit Hülfe des Pfeilerhaues und in der polygonen Gestalt, wie in dem Vortreten der Capellen vor die Umfassungsmauer (während bei den angeführten Gebäuden der Capelleukranz innerhalb der Mauer liegt und halbkreisförmige Nischen hat). Es ist aber auch der Chorumgang zu einer prachtvollen Empor benutzt worden, dem "Bischofsgang", wovon etwas Aehnliches nicht leicht in Deutschland auzutreffen sein wird, und wovon wir den Grundriss unter X auf Taf. 1 mittheilen.

Das innere Chor hat die Breite des Mittelschiffes und wird von rehn (grösseren und kleineren) Pfeileru, navon zwei auch der Kreuzung angehören, eingefasst. Seine Länge ist genau der fünfle Theil der Länge der Kirche vom inneren Chorende bis zum Westportal. Der Chorumgang ist beträchtlich schniäler als die Seitenschiffe (18 F.: 28 F.), erhält aber in den Capellen von je 10 F. Tiefe einem wenigsteus scheinhar vollen Ersatz. In den Winkeln zwischen dem Querschiff und dem Chor enthält der Plan noch zwei Thürme, welche jedoch nur bis zur Höbe der Umfangmanern des Chores ausgeführt sind.

Im westlichen Vorhau sehen wir eine Vorhalle E in der Breite des Mittelschiffes und in der Tiefe eines seiner Quadrate, durch ein Doppelportal (i) mit reichverzierter, weitzurücktretender Lübung von aussen zugänglich. Zu heiden Seiten dieser Vorhalle erheben sich auf sarkem quadratischen, etwas weiter als das Querschiff vortretenden Unterhau zwei Thirme (FG). Ausser dem zwischen ihnen angebrachten Hauptportal (i) hat die Kirche noch vier Eingänge bei k. l., m., h des Grundplanes. Vor dem letzteren, an der Nordseite des Querschiffes, liegt eine Vorhalle h., die schwerlich in dem ursprünglichen Plan aufgenommen gewesen. Gleichfalls aus späterer Zeit ist der Lettner (n. o. n.), wodurch der Chor von Lange, mit Ausnahme des Capellenkranzes ist ein grosser quadratischer Kreuzgang angehaut, der einen büllenden Garlen umschliesst, den ehemaligen Süftsgehäuden zum theilweisen Unterhau dietu und sehr beachtenswerth ist.

Bevor wir nun den inneren Anthau dieses sinnvollen Planes betrachten, wird es gut Ammuro, sein, eine Vorstellung von seiner äusseren Erscheinung zu gewinnen. In der Wirklichkeit wird diese um so leichter und angenehmer zu bewerkstelligen sein, als ein grosser freier Platz die Nordwestseite unsgilt, und auch die übrigen Seiten einen vollkommen genügenden Aublick gewähren.

Unsere Bildtafel 2 gibt ums die Ansicht des Doutes von der Nordwestseite. Zunächst die beiden funf Stockwerke hohen Thürme mit ihren massiven Dachpyramiden, dazwischen die reichgeschmückte Stirn des Mittelbaues mit dem Giebel, drei hohen Fenstern und dem Prachtportal.

Von den fünf Stockwerken der Thürme sind vier viereckig und nur das oberste achteckig, was den Eindruck eines Missverhältnisses macht, der noch durch die etwas stumpfen Pyramiden gesteigert wird. Die Flächen der Thürme sind nur wenig belebt. Der Unterbau hat nichts als Eck - und Mittel-Lessinen, dazu einige verstreute kleine Fenster. Das zweite Stockwerk hat au jeder Seite zwei grosse und drei kleine spitzbogige Mauerblenden, reich mit Fenstermässwerk ausgelegt. Dieses Stockwerk wird von einer beide Thürme und den Mittelban umschliessenden Galerie bekrönt, an welcher entsprechend den untersten Lessinen kleine Fialen emportreten. Die beiden nächsten Stockwerke der Thürme sind ganz kahl, das untere hat sogar nur an Einer Seite ein Fenster, und ihre Auszeichnung ist die Brüstung des Umgauges über ihnen. Das fünfte, achteckige Stockwerk hat acht fast gleichhobe spitzbogige Fenster, dazu in den vier Ecken des Umganges je eine durch Strebebögen mit der Mauer verbundene grosse Fialen und eine Galerie mit 16 kleinen Fialen. Acht mit Krabben besetzte Rippen, Steinflächen zwischen sich, laufen zur Pyramide zusammen, welche in die bekannte gothische Kreuzblume endet. -- Der Mangel der Strebenfeiler, die kahlen Mauerflächen des zweiten und dritten Stockwerkes geben den Thürmen ein starres, unlebendiges Aussehen, neben welchem die reicheren Formen des zweiten und fünften Stockwerkes nur disharmonisch wirken können. Es ist als wären die Thürme mitten im frohen Emporstreben plötzlich verstummt, hätten sich mühsam noch emporgearbeitet, und daun mit einem gebrochenen Ach! und schweren Seufzer geendet. Den Schluss hat der ursprüngliche Baumeister sieher nicht zu verantworten, da er in die Spätzeit der Gothik fällt und ganz deren Charakter trägt. Die Vernachlässigung aber der beiden mittleren Stockwerke ist offenbar planmässig und soll den Gegensatz des eigentlichen Kirchenbaues und des Thurmbaues recht dentlich zum Bewusstsein bringen. Denn die nuteren Thurmstockwerke entsprechen dem Laughaus, der Mittelbau zwischen den Thürmen insonderheit dem Mittelschiff, obschon er über dasselbe sich erhebt. Diese drei Theile, durch ein sehr ähnliches Verzierungssystem verbunden, stellen sich dem Auge gleichsum als Ein zusammengehöriges, dominierendes Ganzes dar, an welches die Thürme mit einer Art bescheidener Selbstständigkeit sich auschliessen.

Zwei milektige Strebepfeliete treten vor den Mittellau und steigen mit Blenden, Maswerk und Fishen in fünf Abtheilungen his zur ersten Galerie empor. Zwischen ihnen öffnet "sich das Frachtportal, 13 F. tief, anssen 37 F. und an der Thire 15 F. weit. Je zwölf Rundstäbe auf gemeinsamem Sockel, mit Capitälen gekrönt, aber über diesen im Spitzbogen aufsteigend und sich mit dem gegenüberstehenden vereinigend, bedecken abwechselnd mit Hohlkehlen die stark verjüngte Laibung. Der eigentliche Eingang, durch einen Pfeiler mit der Statue des Kaisers Otto (s. Bildnerei p. 5) in zwei Theile getheilt, hat über dem horizoutalen Thürsturz ein spitzbogiges Giebelfeld, in welchem das System der Dreitheilung so durchgeführt ist, dass es eine Rosette und zwei Spitzbogen, jeder der letzteren aber abermals eine Rosette und zwei Spitzbogen hat. Ueber dem aussersten Bogen des Portals ist ein spitzwinkliger, mit Krabben besetzter Giebel angebracht, vor dessen durchbrochener Resette die Statue des Erzengels Michael steht. - Dieser Giebel schneidet etwas gewaltsam in die hinter ibm liegenden Formen ein: zunächst in das grosse, mit dem reichsten Mässwerk ausgesetzte. spitzhogige Hauptfeuster, sodann in dessen horizontale, durch den ganzen Mittelbau gezogene Basis, welche in einem steigenden Verhältniss zu den Gesimsen der untersten Thurmgeschosse steht. Die Flächen neben dem Fenster sind nicht leer gelassen, sondern mit Blendmåsswerk bedeckt. - Im dritten Stockwerk des Mittelbaues hat sich die Verzierungslust noch bedeutend gesteigert. Da sind Strebenfeiler mit Fjalen und Heiligen-Figuren, zwei Fenster mit unterbrochnem Måsswerk und vielgegliederter Einfassung; keine Stelle unverziert! Eudlich der Giebel in gleicher Weise mit Bleudmässwerk, Heiligen-Figuren und einem Gesims mit Krabben und der Kreuzblume geschmückt.

Noch müssen wir einen Umstand besprechen, der viel zu auffallend ist, als dass er mit Stillsweigen könnte übergangen werden; Auf dem südlichen Thurm fehlt die Kreuzhlume! Die Ueherlieferung sagt, dass sie bei der Belagerung durch Tilly im J. 1631 sei heraligeschossen worden. Bei der Herstellung des Domes 1826-1834 wurde, da Zweifel an der Möglichkeit eines derartigen Schusses mit den Waffen des 17. Jahrhunderts erhoben worden - eine Militaircommission mit der Untersuchung der Frage beauftragt, und die Kreuzblume, da die Möglichkeit zugegehen wurde, zum Andenken an die schreckenvolle Belagerung und Verheerung der Stadt, im vorgefundenen Zustande belassen. - Es wird kein Zweifel darüber besteben, dass der fehlende Schmuck der Schöubeit des Gebäudes Eintrag thut; aber auch darüber vielleicht nicht, dass man die Verunstaltung als ein sehr augenfälliges Wahrzeichen der Stadt beibehalten konnte. Indessen bleibt es immer merkwürdig, dass man eine Commission mit Untersuchung der Möglichkeit eines Ereiguisses beauftragte, ohne vorher nach der Wirklichkeit desselben geforscht zu haben. Da würde man denn bemerkt haben, dass die sehr ins Einzelne gehenden Zeitberichte über den Schaden, den die Stadt bei der Einnahme von 1631 erlitten, jeuer Thurmbeschädigung nicht gedeuken; ferner dass es eine Münze von 1622 und eine andere von 1614 gibt mit der Abbildung des Domes, darauf nur der eine Thurm die Krone hat; ja selbst auf einem Holzschnitt von 1588, obschon er nicht ganz deutlich ist, hat es dasselbe Aussehen. Man würde demnach zu der Annahme fortschreiten, die Blume sei 1551 bei der Belagerung durch Moriz berabgeschossen worden. Aber auch diese Vermuthung würde vor dem Anblick der Spitze selbst gefalleu sein. Mir sagte Herr Prof. Fr. Wiggert in Magdeburg (der sich viel mit dem Studinus des Domes be-E. Fonorea's Deskuale d, deutschen Kunst. V. Baukunst.

Northwite

schaftiginer und auch eine kleine Beschreibung desselben herausgegeben), dass er bei Gelegenheiner Reparatur zur obersten Spittre des Südthurmes gestiegen, und da geschen halte, dass gar kein gewaltsamer Bruch jenuls an dieser Stelle stattgefunden, da die obersten Steine ohne Beschädigung und in der glattesten Ordnung liegen, wie die Bauleuft sie verlassen haben. Sonach dürfte die felledule Kreuzblume nichts ausagen, als — die Stunde der Unterbrechung des Baues um 1510.

Wenden wir uns nun zur Betrachtung der Nordseite, wozu uns Taf. 3. mit der Längenansicht am besten dient, so wird nus vor allem das Verhältniss von dem Seiten- zum Mittelschiff und der imposante, durch die mächtigen Fenster in seiner Wirkung noch gesteigerte Charakter des letztern in die Augen fallen. Da auf jede Pfeiler-Zwischenweite zwei Fenster treffen, so zählen wir deren je zehn am Mittel- und zehn an jedem Seitenschilf, und die Mauerllächen zwischen ihnen sind gewissermässen zu Pfeilern geworden, wie es das Bestreben der Gothik nach Verwandlung der Masse in Kraft mit sich bringt. Die Gewölbe der Seitenschiffe haben nicht etwa ein gemeinsames Längendach, sondern einzelne Ouer- oder Satteblächer, deren mit Mäss- und Blattwerk verzierte Vorderseiten, den Fenstern unter ihnen entsprechend, sich aueinander reihen, getrennt nur durch die Fialen der zwischen den Feustern aufsteigenden Strebepfeiler, verbunden aber durch eine durchlaufende Galerie. — Die obern Fenster, alwechsehid durch einen breitern und einen schmalern Pfeiler getrennt, je nachdene er einem Pfeiler oder nur einem Gewölldräger im Mittelschiff entspricht, haben nur eine Galerie mit dem Hauntgesims, nicht auch Giebel über sich; auch sind sie nicht etwa durch eine Blätterbekränzung ausgezeichnet. Auffallender noch dürfte sein, dass ein wesentliches, constructives Glied, der Strebebogen, fehlt, so dass demuach die Strebepfeiler des Mittelschiffes stark genug sein müssen, um dem Schub der Gewölbe vollkommenen Gegenschub zu leisten.

Weiter östlich stehen wir vor der Front des Kreuzschiffes, dessen vordere Wand von einem grossen Spitzbogenfeuster eingenommen wird und mit einem von zwei kleinen Thürnschen flankierten, mit Mäss- und Blattwerk ausgestatteten Giebel endet, während an der Westseite über den Seitenschiffen zwei Fenster neben einander stehen (s. Taf. 2). Vor dem Eingang steht der oben erwähnte von drei Seiten ofline Vorlan, das Paradies genannt, eine nicht ganz harmonische Zuthat aus späterer Zeit, vielleicht von 1360 – 1400. Unmittelhar neben dem Kreuzarm östlich schliessen sich die untern Stockwerke des nicht ausgehauten nordostlichen Thurnes au, sichtlich des Werk eines frühern Kunstformensinns, obsehon nicht gerade romanisch. Ein kleines Thürunchen auf dem Dach, ein s. g. Dachreiter, darin ehedem die Messglorke hing, verdient einige Anfunerksankeit, weil es nicht die übliche Stelleüber der Kreuzung einminnt, sondern westwarts davon steht.

Von ausserlesener Schönheit ist der Uhor, und obschon man hier am meisten den Absong der vermittelnden Strebebögen empfindet, so gewähren doch die einzelnen Altheihungen, die vortredenden polygonen Capellen mit ihren überbogten Feustern und Wandsäulen, der Bischofgang mit seinen Feustern und Strebepfeilern und seiner Galerie, endlich der zurücktretende, hochaufstrebende, mit einer doppelten Galerie bekrönte innere Chor mit seinen Prachtlienstern, eine reizende, stets neu auregende Ahwechslung.

Die Südseite gleicht der Nordseite, nur dass sie in Rücksicht auf die anstossenden sudseine. Stiftsgebäude etwas weniger reich im Ornament ist.

Die Läuge des ganzen Domes beträgt 382 F. Er hat einen Flächeninhalt von 3420 Quadart-F, und 1200 F, im Umfang. Die Thürme sind 329 F, hoch nud 133 F, breit.

Im Innern, wie heiter erhaben auch der Gesammteindruck ist, werden wir nus Louredoch sogleich nach dem Chor hingezogen fühlen, dessen Anordnung zu deu glücklichsten
Anlagen altdeutscher Kirchenbaukuust gehört. Gehen wir aus dem Chorumgaug in den Chorudoch zu den Chorumgaug in den Unterstes schwer
und massenhaft ist, während das oberste leicht frei und hoch emporsteigt.

Der Raum, wo der Altar (ein Marmorwärfel mit einer prachtvollen jaspisartigen Marmorplatte von 14 F. Länge, 6 F. 3 Z. Breite und 1 F. Dicke) steht, ist um fünf Stufen höher, als unser Standort, und bildet den Chorschluss, der durch fünf spitzbogige Arcaden nijt dem Chorumgang in Verbindung steht. Hier werden uns zuerst die kurzen dicken romanischen Halbsäulen auffallen, die auf Rundbogen angelegt zu sein scheinen, während sie doch Spitzbogen zu tragen haben. Die Archivolten aber dieser Spitzbögen haben nur einfache rechtwinklige Gliederungen und würden sehr schwer und massig wirken (wie man an den Arcaden des vordern Chors sieht), wenn sie nicht sehr beträchtlich überhöht wären. An der innern Seite der Arcaden-Pfeiler steigen Halbsäuleubundel auf, die als Sockel dienen für sehr merkwürdige und kostbare, an Höhe, Durchmesser und Farbe verschiedene Sänlen von Porphyr und Granit. Sie sind Reste des alten Donis und von Kaiser Otto I. aus Italieu, muthmässlich aus Raveuua, nach Deutschland gebracht. Die Manerflächen zwischen ihnen sind durch kleine kleeblattartig überbogte Fenster und durch noch kleinere Nischen mit allerhand räthselhaften Bildnereien, auch den klugen und thörichten Jungfranen, beleht. Auf den Säulen (und dem gleichhoben Gesims) stehen sechs Statueu von sehr alterthümtlicher Form und sehr abenteuerlichem Aussehen. Mit Unrecht hat man in zweien derselben, die Kronen und Waffen trageu, Otto I. und II. sehen und die Arbeit deshalb ins 10. Jahrhundert zurückverlegen wollen. Die Heiligenscheine hinter den Häuptern führen aus richtiger zu der Auuahme, dass wir hier die Kirchenpatrone vor uns haben, Bildnereien allerdings ans ältrer Zeit, als der Bauzeit des Domes, nur nicht ans dem 10. Jahrhundert. Man scheint sie aus Pietät vom alten Dom in den neuen herübergenoutmen zu haben. (Vgl. Bildnerei, p. 15, wo zwei der Statuen abgebildet und beschrieben sind.) Mit diesen Statuen sind wir bereits im zweiten Stockwerk, dessen Arcaden schon ein leichteres Aussehen haben, als die unteren. Die Pfeiler sind an den Ecken mit zierlichen Säulen abgefas't, und durch Ringe in eine obere und untere Halfte getheilt. Die Bogen sind mit einem Rundstah überspannt, der mit den Ecksäuleu in scheinbarem Zusammenhange steht. Hinter den Arcadeu ist die unter dem Namen des Bischofsganges bereits erwahnte breite Empor mit einer gleichen Auzahl

Fenster, so dass dieser Raum immer hell erscheint. Das dritte Stockwerk wird von vier hohen, spitzbogigen Fenstern zwischen schmalen Pfeilern und dem Gewöhle gebildet. Das nuttere Stockwerk ist 25 F., das mittlere 21. F. hoch; das obere hat eine Höbe von 43 F. Man kann sich kann wohlthmendere Verhältnisse denken! Die Gewöhlträger haben noch einige romanische Eigenheiten, es sind Halbsäulen mit feinen, romanischen Capitalen und mit Ringen, die durch Verkropfung der sie durchschneidenden Gesimse entstehen; die Form aber der Gewöhle und der Gewöhlrippen nähert sich sehr der Gothik. Schwerlich wird ein anderes Baudenknal zu nennen sein, bei welchem der Uebergang vom Romanischen zum Gothschen so munerklich und natürlich erfolgte wie hier; ja es liegt oflenbar in dieser Verbindung beider Baustyle, riehnehr in dieser Entfaltung des einen zum andern ein Reiz, den weder die Gothik, noch der Romanismus in ihrer Reinheit oder Abgeschlossenheit auszühen vernögen.

Da der Chor um 6 F. über dem Chornmgang steht, so bilden seine Arcaden keine wirkliche Verbindung damit; dagegen ist er unter den grössern Arcaden des Rannes 11 vor dem Altar durch je 6 Stufen zugänglich gemacht. Der ganze vordere Raum C ist theils Chorstüble, durch Chorstüble, theils durch einen Lettner abgeschlossen. Die eichenen Chorstüble sind ein sehr merkwürdiges Deukmal der Holzschnitzkunst vom Aufang des 15. Jahrhunderts: (die Ergänzungen aus dem 19. Jahrh. wird man nicht mit der alten Arbeit verwechseln!) Verwirrend ist allerdings die Vermischung der Style daran, da man zugleich romanische Capitälchen, Spitzbögen des 14. Jahrhunderts und Renaissance-Consolen einträchtig neben einander sieht. An den acht Seitenlehuen, innen und aussen, sind grössere Darstellungen aus dem Leben Christi angebracht, in denen sich ebensowohl eine sehr bewegte Phantasie als eine geschickte Hand kund gibt. Ebensolche Reliefs bedecken auch in vier Ahtheilungen über einander die hoben Seiteulehnen der obern Sitze, nur dass hier noch einzelne Heilige zu den hiblischen Geschichten kommen. Auf den gewöhnlichen Seitenlehnen der Sitze und in der Bogenbekrönung der Wände sind heilige Gestalten in Menge zur Zierrath verwendet, und die unteren Flächen der Sitze dienen humoristischen Einfällen, Tugenden zwischen Versuchern und Leidenschaften, Fratzen und Lastern etc. zum Spielplatz. Höchst abentenerlich sind die Rosetten im Spitzbogenmässwerk aus Masken, Schlaugen, Krant und Bändern zusammengesetzt.

Der Lettner (Grundriss Taf. I. n., o., n.) ist ein Werk von sehr reicher Golful, mnd zieht bei'm ersten Anblick die Aufmerksamkeit auf sieh, vermag aber nicht, sie lauge Zeit fest zu halten. Der daran befindlichen Inschrift zufolge ist es 1445 angefangen worden, gebört aber nicht zu den vorzuglichsten Arbeiten der Art und Zeit. Gegen die Anlage im Allgemeinen, die Wände mit Bleiden, Mässwerk, Nischen mit Statnen und Fialen, mit den zwei Eingangen zum Chor und der, durch die Wendeltreppe O zuganglichen Galerie oben mit dem Bischofstuhle, würde nichts einzuwenden sein; allein die Verhältnisse der Galerie, der Bogen, der Fialeuspitze zu den unter ihnen liegenden Theilen sind so schwerfällig, die Formen alle so phruny, und die Statuen der Dompatrone Petrus, Katharina, Innocentius,

Maria, Mauritius, Georg, Magdalena und Paulus) sind so rob, dass man nur zu bald den Gegensatz gegen die edle Architektur der Kirche gewahr wird.

Wir verlassen diesen Theil der Kirche nicht, ohne uns noch vorher bemerkenswerthe Kinschhöfen Einzelnheiten im Chor und Chorumgang betrachtet zu haben. Man erinnert sich leicht der verschiedenen Versuche im 12. Jahrbundert, au den attischen Basen der Säulen, die Ecken der Plinthen mit Knollen oder Blättern zu bedecken, um eine Vermittelung zwischen dem Kreis und dem Viereck zu gewinnen. Hier finden wir das System in grösster Monnichfaltigkeit ausgebildet. (S. die Abbildungen auf Taf. 6. Figg. 1, m, n, o, p, q, r, s.) Der Säulenfinss ist von rein attischer Form, das Capitalgesims aber (Taf. 6. Fig. f.) ist in eigenthümlicher, von der üblichen Form abweichender Weise, doch so gebildet, dass es mit seinen Platten, Rundstäben und Hohlkehlen den Basen wohl entspricht. Das Capitäl (ebendas.) nähert sich, gleichfalls auf eigenthümliche Art, der Kelchform, indem es erst allmählich, nach einem senkrechten Absatz, durch concave Veriöngung in die Kreisform der Säule übergeht. Blätter und Ranken sind durch tiefe Einmeisselung hervorgebracht. - Ganz anders sind die Capitäle der antiken Säulen zwischen den Hohenchor-Arcaden gestaltet. Diese sind von so entschieden antiker Form, dass man sie lange Zeit für altrömische Arbeit gehalten hat, während es, dem Material des Sandsteins und der technischen Behandlung nach, sicher nur Nachahmungen aus der Zeit des Kirchenbaues sind.

Im Chor, zwischen den Chorstühlen (Grundriss 12) steht ein steinerner Sarkophag One's L. von 6' 10" Länge, 2' Höhe, 3' Breite und 3" Dicke, mit einer graugeäderten, weissen Marmorplatte bedeckt, der die Gebeine Kaiser Otto's d. Gr. umschliesst. Sie sind demnach aus dem Brande des alten Domes gerettet worden. Links hinter dem Hochaltar (Grundriss 8) steht der Sarkonhag des 1367 verstorbeuen Erzbischofs Dietrich, des Stifters vom Hochaltar. Der runde Stein vor dem Hochaltar (Grundriss 11) diente ehedem der Osterkerze als Fussgestell.

Treten wir heraus in den Chorumgang und gehen bei der Sacristei g, und einer Chorumgang, Treppe s vorüber, so werden uns die starken, vielgegliederten Pfeiler des Raumes D mit ihren schönen romanischen Formen auffallen, so wie die Mannichfaltigkeit der bereits einem andern Styl angehörigen Gewölbrinnen, welche auf Taf. 7. Figg. 11, 12, 13, 14 im Profil abgebildet sind.

Der Capellenkranz des Chorumganges ist schon besprochen worden, als wir den Chor Capellederout von aussen betrachteten. Hier bemerken wir zunächst, dass die Capellen halb kreisrund sind, während sie von aussen polygon erscheinen; im Kern demnach noch romanisch, die Schale aber bereits gothisch. Die Gewölbrippen (Taf. 7. Figg. 15. 16.) schwanken zwischen Altem und Neuem. In jeder Capelle steht ein Altar, dessen Bedeutung aber mit der Einführung der Reformation ausser Acht gekommen. An dem Pfeiler 10 ist eine merkwürdige Grabplatte von Erz, eine zweite ältere nördlich gegenüber am Pfeiler 7, erstre des Erzbischofs

<sup>\*</sup> Diese Tafel ist der Zeitschrift für christliche Archäologie und Kunst, herausgegeben von F. v. Quast and H. Oite, I. 5, Leipzig T. O. Weigel, entlehnt,

E. Functon's Deakmale d. deutschen Kunst. V.

Grabinal Libria's Friedrich, gestorben 1152, letztre des Erzbischofs Gisiler, gestorben 1004, von denen wir in diesem Baude der Deukmale, Bilduerei p. 17, 18, Abbildungen und Beschreibung gegeben. Vor der Capelle c steht das Grahmal der 946 verstorbenen Kaiserin Editha, eine nicht überaus preiswürtlige Arbeit vom Eude des 15. oder vom Anfang des 16. Jahrhunderts. -In der Capelle selbst ist der Trumm einer Statue des H. Mauritius aufgestellt, die zu Anfang des 16. Jahrh, gearbeitet zu sein scheint. In der Capelle a finden wir ein sehr merkwürdiges Alterthum, ein Gehäuse mit einem Attar, ehedem am Kanzelpfeiler im Mittelschiff anfgestellt. Es ist sechszehnseitig, aus Sandsteinplatten zusammengesetzt, mit Gjebeln und Fislen gekrönt, mit einem Pyramidaldach gedeckt, und nach einer Zeichnung von Formen durchbrochen, die weder dem romanischen noch dem gothischen Baustyl angehören, wohl aber maurischen Ursprungs sein können, so dass das Ganze den Eindruck eines seltsamen Mischwerks macht. Weder über Alter noch Bestimmung dieses Gehäuses gibt es sichere Nachrichten; es bewahrt auf dem Altar darin eine Sandstein-Gruppe von Otto und Editha, und möchte wohl von jeher dazu gedient haben. Näheres über dieses Werk, das wahrscheinlich aus der Mitte des 13. Jahrhunderts stammt, habe ich in diesem Bande, Bildnerei p. 19, nebst der Aldeildung der Gruppe mitgetheilt.

Die Thür bei r des Grundrisses, deren gut reliefiertes Giebelfeld Beachtung verdieut, 
trobategang gehört zu der Treppe, auf welcher man zu dem Bisch ofsgang emporsteigt. Es verfohnt 
sehr der Mühe die einge Treppe hinauf zu steigen, nicht nur nun jene merkwürdigen alten 
Statuen auf dem Wandsäulen in der Nähe zu sehen, sondern, um von dem hellen, breiten, 
schön gewöllben, architektonisch reich ausgestatteten Umgange aus, durch die breiten und 
hohen Bogenöffungen den Blick auf den Chor und in die Kirche hinab zu haben, deren 
Pfeiler- und Gewölhreihen eine wahrhaft erhebende Ansicht gewähren. Dazu kommt noch 
der Reieltdum architektonischer Einzelnbeiten an Capitälen und Gesinsen, Pfeilergliederungen 
und Gewölhgräten, wie man ihn nur selten antrifft. Bei der hier schon sehr entschieden 
hervortretenden Gothik überraschen Capitäle, wie das Taf. 6. Fig. e mitgetheilte, um so mehr, 
als dasselbe eine fast barocke Nach- oder Umbildung des korinthischen Capitäls ist, und als 
im Allgomeinen die Blattknospencapitäle des Uebergangstyles an dieser Stelle überwiegen.

Vom Bischofsgange führt eine Wendeltreppe hinauf zur Chor-Dachgalerie von Steinplatten, die sowohl wegen der schönen Aussicht anf die Stadt und Umgegend, als für das Studium der Construction der obern Bautheile des Besuchs werthist. Der Gang (fim Grundries X auf Taf. 1) war angelegt, um im Innern durch die ganze Kirche geführt zu werden; bei verändertem Bauplan wurde er vermauert und eine Thüre eingehoochen, die zu der äussern Galerie der Seitzuschiffe führt.

Wieder zur Kirche herabgekommen gehen wir au dem untern Thurmranm f. in welchem allerhand Reliquien von der Belagerung und dergt. aufbewahrt werhen, vorüber nach soziolot, dem Queerschiff, dessen mächtige Pteiler, soweit sie mit dem Chor in Verhindung stehen, von ihm die Horizontal-Abtheilungen augenommen haben, soweit sie dem Laughaus mit dienen, ghatt emporsteigen. Unvergleichlich ist der Einfuruk der grossen spittboggen Fenster

und ihres reichen sternenartig geformten Rosettenwerkes. An der Wand von Nr. 13 steht ein Madonnenbild, das mit seinen antikisch gehaltenen Gewandformen in der Zeit vor der Erbaumug des jetzigen Domes entstanden zu sein scheint.

Von da, dem nordlichen Kreuzarm aus, tritt man bequem in das Paradies, die Vor-paradies halle h, die leicht, luftig, gleichsam eine offne gothische Laube, einen durchaus heitern Eindruck macht; selbst die Statuen des blinden Judenthumes und triumphierenden Christenthumes in den nördlichen Ecken der Halle, die fünf klugen und fünf thörichten Jungfrauen in den Hohlkehlen der Portal-Laibung, das Relief vom Tode der Jungfrau im Thürgiebelfeld, erregen Theiluahme. Bei näherer Betrachtung indess müssen wir uns gestehen, dass ihnen nur der Reiz der Zeit (nm. 1400), aus welcher sie stammen, eigen ist, dass sie aber durchaus nicht auf der Höhe derselben stehen, sondern mit ihrem robesten Ausdruck von Lachen und Weinen, ohne Kenntuiss der Gestalt, ohne Geschmack und Phantasie im Faltenwurf, ein ziemlich handwerksmässiges Machwerk sind,

Das gleiche Urtheil möchte man fast über alle Bildnereien des Querschiffs fällen, von Querschiffs. der Kreuzigung mit Johannes, Maria und dem blutauffangenden Engel am Kreuzaltar (17), zu der Madonna mit dem etwas tännischen Kinde und den Riesenfalten ihres Mantels (16), und der von Engeln gekrönten Heiligen (44), mittelmässigen Arbeiten derselben Zeit. Eine Ausnahme davon macht der bei 15 aufgestellte Grabstein des Erzbischofs Otto, Landgrafen von Hessen, gest. 1361, eine trefflich in dem guten Styl des 14. Jahrhunderts gearbeitete Gestalt.

Der Gang durch das Langhaus wird durch die herrlichsten An- und Durchsichten Langhaus belohnt. Ueberraschend ist das Verhältniss der nur 31 F. bohen Seitenschiffe zu dem Mittelschiff von 108 F. Höhe (und dem gleichhohen Querschiff und Chor), wodurch die Form des lateinischen Kreuzes der Anlage zum sprechendsten Ausdruck kommt. Die weitere nothwendige Folge davon ist eine von gothischen Kircheu sehr abweichende Construction des Mittelschiffes. Wenn nehmlich in der Regel bei der Gothik die Mittelschiffwand bis auf einen kleinen Rest ganz wegfällt, so musste sie hier bis auf die untere Arcadenböhe ganz bleiben. Diese Arcaden, von sehr weiter Spanning, welche dem Spitzbogen noch den Uebergangscharakter aufdrückt, und von einfacher, rechtwinklig abgestufter Archivoltenprofilierung, sitzen auf fünf starken, aus dem Rechteck construierten, Pfeilern auf, an welchen au den innern, schinglen Seiten starke Dreiviertelsäulen vortreten. Hier können wir wiederum dem allmählichen Wachsen des neuen Styles zusehen. Fig. q auf Taf. 6 ist ein Capitäl aus dem Krenzschiff; man erkeunt daran das Suchen nach einem neuen, aus der Natur geschöpften Ornament; das Deckgesims aber wagt noch keine grosse Abweichung von dem nebenstehenden (f) aus dem Chor. Das Capitāl h, von einer Arcadensaule im Mittelschiff, hat nicht nur bereits ganz entwickelte, wenn auch noch gebundene, natürliche neue Blattformen, sondern sein, aus dem Achteck construiertes Deckgesins hat auch ein nenes, einen nur geringen Kraftanfwand bezeichnendes Profil. Betrachten wir vollends die gegen die Nebenschiffe gekehrten Pfeilersäulen (k), so finden wir Ornament und Gesims vollständig gothisch, nicht

minder, als die zwischen den Fenstern der Seitenschiffe augebrachten kurzen, in Figuren verschiedener Gestalt endenden Gewölhträger (I). An der Mittelschiffwand steigen die Gewölhträger fünflach gegliedert zu einer Höhe von 80 F. empor, wo sie auf beblätterten Kelchcapitalen und Deckgesinsen (denen von k Taf. 6 ahnlich) die Gewölbtrippen auftiehnen. Zur
Vermeidung eines zu grossen Kreuzgewölbes zwischen je vier dieser Gewölbträger, hat man
diese Zwischenräume in je zwei Gewölbt getheilt, und in der Mitte zwischen je zwei aufsteigenden Gewölbträgern einen halben, bis zur Basis der Fenster niederreichenden Gewölbträger
angebracht. (S. Tof. 5.)

Bei dieser Gelegenheit erlaube ich mir einzuschalten, was Rosenthal in seiner Beternata schreibung des Magdeburger Domes zu Lieferung II. Taf. 1 über die Gewöllte dieses Baues sagt:

"Im Anfang des Baues scheint man mit dem Wesentlichen einer guten Kreuzwölbung noch nicht bekannt gewesen zu sein. Die Gewölbe des untern Chorunganges sind zwar nach einem, nur sehr niedrigen, Spitzbogen gewölbt, und die vier ansseren haben gegliederte Kreuzgurte mit tief herabhängenden, in Blumen auslaufenden Schlusssteinen; bei den fünf mittleren Abtheilungen aber hat man die vortretenden Krenzgurte fortgelassen, obwohl dennoch der Schluss mit einer vortretenden Blume geziert ist. Die Gewölbe des obern Chornunganges (Taf. 1. X. Taf. 5) zeigen überall, sowohl in den vortretenden, gegliederten Kreuzund Ouergurten, als in dem Auschlusse der Kappen den Halbkreisbogen, wesshalb die Kännpferpunkte der weitern und darum auch höbern Kreuzgurte tiefer liegen, als die der Opergurte. Bei den fünf mittleren, trapezförmigen Abtheilungen hat man sich rücksichtlich der Kreuzgurte nicht zu helfen gewusst; sie laufen aus den Ecken gerade herüber, und durchschneiden sich mithin nicht in der Mitte; der mit einer Rosette verzierte Schlussstein liegt mithin, da der Halbkreis auch hier beibehalten ist, nicht im Scheitelpunkte. - Besonders merkwürdig ist das Hohechor-Gewölbe. Die beiden vordern Quergurte sind nach dem Halbkreise, der dritte aber ist nach einem gedrückten Spitzbogen geformt, so dass die Höhe des letzteren eben nicht grösser, als die der ersteren ist. Die Kreuzgurte geben auch hier tiefer herunter (s. Taf. 5) und die Mittelrücken der schmalen und daher nicht hohen (obwohl im Spitzbogen gewölbten) Seitenkappen steigen sehr stark an und erheben sieh unr wenig über die Quergurte. Das Gewölbe sieht daher, vom Dachboden aus, ganz wie ein Tonnengewölbe aus; auch der Construction nucli - was gewiss selten ist - mmss es im Wesentlichen als solches betrachtet werden. Die Kappen sind nehmlich nicht zwischen die Gurte eingespannt, sondern laufen als ein zusammenhängendes, 8 Zoll starkes Bruchsteingewölbe darüber fort. Die Sandsteingurte haben auch nicht einmal, wie es wohl Absicht gewesen, zur Unterstützung gedient; denn wir fanden überall oben über den Gurten bis zur Kappe einen Zwischenraum von 2-4 Zoll; ein Beweis, dass die Gurte sich gesetzt haben, die Kappe aber stehen geblieben ist. Es ist zu bewundern, wie sich ein 8 Z. starkes Bruchsteingewölbe ohne alle Verstärkung bei 35 1/2 F. Spannung hat erhalten können. Ein sehr bedeutendes Setzen der Sandsteinbögen, die natürliche Folge dieser Vereinzelung, ist übrigens durchweg eingetreten.

Man muss diese anch in vorans befürchtet haben; denn es geht mitten durch den hohen Chor in der Höbe der ersten Wölbsteine ein starker, wagerechter, eiserner Anker durch, dessen Befestigungsweise schliessen lässt, dass er als ein sehr tadelnswerthes Vorbeugungsmittel gleich beim Anfmauern mit eingebracht ist. - Regehnässiger, als die bisberigen sind die Abseitengewölbe, nur dass sich die Fensterbögen hinter die Kreuzgurte verstecken. Wenn sich hier zu dieser Unregelmässigkeit ein hinreichender Grund darin fand, dass nach dem Schiffe hin nur Eine Kappe möglich, über den Fenstern aber zwei dergleichen erforderlich oder doch wünschenswerth waren, so ist doch nicht abzusehen, warum man dieselbe Construction auch im nördlichen Kreuzarme augewendet hat. Erst bei dem südlichen Kreuzarm scheint man die Anfertignug eines regelmässigen Kreuzgewölbes über einem Oblongum verstanden zu haben. So überwölbte man dann auch das Schiff. Es unterscheiden sich diese Gewölbe von deuen des Hohenchors nicht allein durch den Spitzbogen und das Eingreifen der Gurte, sondern auch rücksichtlich der Form dadurch, dass die Krenzgurte mit den Quergurten gleiche Kämpferhöhe haben, dass förmliche halbe Längengurte entlaugs der Fronten angebracht sind, und dass die Kappen uur um weuige Zolle ansteigen. Aus dem letztern Umstande ist bei der geringen Länge der Ahtheilungen freilich wieder der Nachtheil hervorgegangen, dass die Spitzbögen der an der Wand liegenden Längengurte mit den Fensterbögen nicht parallel laufen, sondern im Anfange gerade in die Höhe steigen." (Vgl. den Längendurchschnitt Taf. 5.)

Die Gestalt der Rippenprofile gibt Taf. 7. Fig. 6—16, und zwar: 6. Rippen des Negerwerden Inhenchorschlusses; 7. erster Gurtbogen westlich davon; 8. Rippen des folgenden Gewölbjoches (11); 9. Rippen des folgenden (C); 10. Gurthogen zwischen Chor und Querschiff; 11. dessgl. zwischen Chorschluss und Umgaug; 12. Gurthogen im Umgang bei D; 13. dessgl. im Umgang des Chorschlusses; 14. Kreuzzippen dasellest; 15. Gurthogen zwischen dem Umgange des Chorschlusses und den Polygoncapellen; 16. Rippen dieser Capellen. (Ich folge in dieser Angabe II. v Quast a. a. O. Rosenthal weicht in einigen Angaben davon ab.) An den Gewöllvrippen des Mittelschiffs ist die gothische Form (der Birne) vollständig ausgehildet.

Wenden wir nun nusere Aufmerksamkeit den Fenstern zu, so bemerken wir nicht Fenon nur einen grossen Unterschied zwischen denen des Mittelschiffs und der Abseiten, sondern auch zwischen ihnen und denen des Chors. Die Fenster der beiden untern Abtheilungen des Chors haben noch keinerlei Mässwerk; im obern Stockwerk sehen wir dasselbe in einfachster Weise zur Dreitheilung der Fenster mit kleeblattartigem Schluss angewendet. Im Mittelschiff wird der spitzbogige Fensterschluss von drei Kreisen öhne Füllung eingenommen; das senkrechte Mässwerk wird durch Rundstäbe (mit Hinterschneidung) mit Capitälchen gebidet, auf deinen die spitzen Kleeblattbogen aufsitzen. Dieser Stab muzieht in der Fortsetzung jede Form der Fenstermuster ohne Unterbrechung. Die Fenster der Abseiten zeigen das System weiter ausgehöldet, und obsehon der Rundstah auch hier beibelaiten ist, so haben doch die oberen Kreise bereits vollständige Rosettenform und die Ausladungen (Nasen) sind durch scharfe Abschrägungen (nicht wie im Mittelschiff durch Hinterschneidungen) gebildet. An

E. FORTER's Denkmole d. deutschen Runst, V.

den Feinstern des Querschiffs und der Westseite ist das System des Masswerks in reichster und schönster Vollendung angewendet, und namentlich durch eine mannichfache Rosettenhildung eine glanzende Wirkung hervorgebracht.

In Mittelschiffe bei o steht der 1333 geweihte Altar S. Johannis des Tänfers, der in neurer Zeit erhölt und vergrössert für die somitägliche Liturgie beuntzt wird. Hinter diesem Altar steht eine Statue des Kirchenpatrons S. Mauritins von 1467 und ein kolossales Crucifix von bronciertem Holz von 1567. Au dem Pfeiter sählich von diesem Altar ist eine Geterauste. Gedächtnisstafel für die Einführung der Reformation und eine andere für die Wiederherstelstenschaben, hung des Domes. Die Altäre 13-31 und 34-44 haben, wie erwähnt, durch die Refortationen mation ihre Bestimmung, und mit der Zeit allmählich ihre Namen verloren. Der Tanfstein a ist von geschiffenem Porplyx und von ungewissen Alter.

Die Kanzel (p) ist ein Werk des C. Kaputz aus Nordhausen, sehr reich und sorgfolig ans Alabaster gearbeitet. St. Paulus in Lebensgrösse trägt sie; an der Brüstung stehen Christus, die Evangelisten und Johannes der Täufer mit Katharina und Mauritius, zum Zeichen, dass die Reformation mit den alten Schutzpatronen des Doms nicht gebrochen; denn die Kanzel ist eine Stiftung des ersten protestantischen Domherrn Johannes v. Bothmar († 1597) und 1598 gefertiget. An der Seitenwand der Treppe und den Kanzelwänden sind Reliefs ans der biblischen Geschichte angebracht; im Ganzen ziemlich werthlose Biblischen Geschichte angebracht; im Ganzen ziemlich werthlose Biblischen Ecke des nördlichen Seitenschiffs (bei p. 6) ist ein abgeschlossener Bann Demonstrus mit einem Altar. Diess war das "Dor mittor in m", in welchem die Domherren während ihres Noricitäts einige Nachte zubrünen mussten.

Wir treten nun in die "Capelle unter den Thürmen", auch "Marien"- oder Loca- Capelle" genannt, da sie 1493 vom Erzbischof Ernst zu seinem Begräbniss eingerichtet worden. Am Eingang bei 33 steht ein siebensrmiger Leuchter auf einem runden Stein, zur Erimerung an den Tempel in Jerusalem.

> Oberhalb der Pfeiler länft ein Fries hin, der an der Südseite mit wunderlichen Reliefs bedeckt ist. Da sieht man einen Löwen mit einem Hunde spielen, ein nacktes Kind auf einem Becke reiten, einen Affen Zither spielen, Hunde hinter einem Hasen; emflich eine grosse Sau, von Juden umgeben, und sogar mit einem derselhen, als wär er ein Ferkel, am Euter! Die Arbeit erhebt sich nicht über Steinmetzenarbeit und hat nur wegen der offenber sattrischen Beziehungen enturbistorische Bedeutung.

Bei 32 steht der Sarkophag, den Erzbischof Ernst von Sachsen, der Bruder des Kurfürsten Friedrich des Weisen, gest. 1513, noch bei seinen Letzeiten (1495) durch Peter Vischer von Nürnberg sich hat setzen lassen. In der rechten Hand den Kreusstab, als Zeichen des Primas von Deutseldand, in der Linken den Bischofstab, liegt der Kirchenfürst mit offnen Augen auf seinem Sarkophag, zu Häupten einen reichen goblüschen Bablachin, zu Füssen einen Löwen mit des Erzbischofs Wappen. Der Sarkophag ist 10 F. 7. Z. laug, 5 F. breit und 6 F. 2 ½ Z. hoch. Auf den vier Ecken stehen die vier Evangelistensynbole, an den Langseiten die Apostel, au den schmalen Seiten S. Mauritüus und

S. Stephanus; auch fehlt es nicht an Wappen, verzierendem Laubwerk und Thieren, so dass das Ganze einen Eindruck grossen Reichtlums macht. Die Gothik der Ornamente spielt schon ein wenig in die Renaissance; aber der Styl der Figuren erinnert noch nicht im entferntesten an die Figuren des Sebaldusgrabes in Nürnberg. Die Capelle ist durch ein ausnehmend schönes eisernes Gitter von gothischen Formen abgeschlossen.

Grabmon

Wollen wir auch die übrigen Grabmonumente im Dom beachten, so werden wir gut thun dafür eine bestimmte Reihefolge einzuhalten. Beginnen wir im nördlichen Kreuzflügel, so sehen wir zuerst das Grabmal des Domdechanten Ludwig von Lochow, gest. 1616,
eine Metalphalte nebst Bildhanerarheit; dann des Domdechanten v. Bernstein, gest. 1670, eine
Bronceplatte mit vielen Wappen und langer Inschrift; dann das v. Bredowsche Denkmal, mit
einer höchst seltsamen und mystischen Composition in Alabaster, von Bastian Erde von Überhing 1601; eudlich des Erzischofs Albrecht IV. von Querfurt, gest. 1404, in halberhobener
Arbeit in Sandstein, Mauritius zwischen dem v. Querfurtschen und dem Stiffswappen. —
Im nördlichen Seitenschiff, in der Richtung von Osten nach Westen: 1. Lewin v. Schnitenburg, gest. 1587 (aus Sandstein von 1595), 2. Joh. v. Bothmar, gest. 1592, beide zugleich
Denkmäler arger Geschmacksverirrung; 3. Ernst August v. d. Busche, gest. 1796, 4. Domprobst Hermann Edler von Werberg, gest. 1385, mit der Gestalt desselben in lalberhobener
Arbeit aus Sandstein unter einem gothischen Bogen, 5. Werner v. Plotho, gest. 1589, reich
an wunderlichen Bildnereien; 6. General Baron v. Letlunar, gest. 1714, mit seltsamen Bildnereien aus Alabaster.

Im südlichen Seitenschiff, in der Richtung von Westen nach Osten: 1. Dompreeliger Bake, gest. 1657, mit seinem Brustbild; 2. Consistorialrath und Gymnasial-Rector G. B. Funk, gest. 1514, mit seiner Marmor-Büste von Rauch 1817; 3. E. v. Mandelsloh, Erlgesessener zu Hadersleben, gest. 1602, Kriegsoberster; 4. Joh. v. Lossow, gest. 1605, sächs. General, mit einer Metallplatte und einer Steinmetzarbeit; 5. Heinricht v. Asseburg, gest. 1611, mit Bildnereien und einem Genälich; 6. Friedrich v. Arnsteld, Canonicus, gest. 1610, mit Bildnereien und Alabaster und Sandstein; 7. Feldzeugmeister Vitzthum v. Eckstedt, gest. 1638; 8. Christian v. Hopkorf, Archidiaconns, gest. 1599, mit vielen Reliefs und Statuen aus Alabaster.

Im südlichen Kreuzflügel: Ernst v. Melzing, gest. 1616; Cuno v. Lochow, Metallplatte und gegossenes Bild von 1623.

Int Mittelschiffe liegen die Erzbischöfe: Burchard v. Schraplau, gest. 1325, Günther Graf v. Schwarzburg, gest. 1445; Friedrich Graf v. Beichlingen, gest. 1464; Johann von Bayeru gest. 1475. Von den drei letztgenannten sind die Leichensteine im Kreuzgange aufgestellt.

Ueberschen wir nun den ganzen Bau noch einnal, so wird uns der Unterschied ein-baueter.
zelner Abtheilungen bestimmter entgegentreten und es wird uns möglich werden, die Bauzeiten derselben wenigstens annäherungsweise zu bestimmen. Am augenfälligsten ist die
Verschiedenheit von Clior und Langbaus, so dass man deutlich erkennt, dass, wenn die Bau-

meister des erstern noch sehr zurückhaltend dem neuen Formensinn Zugeständnisse machten, das Langhaus ganz unter dem Einfluss der Gothik entstanden ist.

Wir werden demnach (vgl. Taf. 3) die beiden untern Abtheilungen des Chors mit den anstossenden Ostthürmen nicht nur als die ältesten Theile, sondern auch als dieienigen erkennen, nach deren Vollendung man vom ursprünglichen Plane abzuweichen angefangen. Aber anch hier finden wir nicht niehr die romanischen Formen, Profile und Ornamente in ihrer Reinheit, sondern bereits in der Umwandlung. Der einfache, obschon verzierte, romanische Bogeufries, wie er unter dem Gesims der Polygoncapellen hinlanft (Taf. 6. Fig. a), erhält schou an dem untern Stockwerk des Thurmes eine ansehnliche Bereicherung (s. Taf. 6. Fig. 6. Taf. 7. Fig. 1. 2), indem hier in der Füllung jedes Bogens zwei kleinere stehen, und die grössern mit glänzenden Consolen bedacht sind. Es ist nicht uninteressant, den ähnlichen Fries von der Klosterkirche zu Memleben (Taf. 7. Fig. 3.) zn sehen, der offenbar als Vorbild beautzt worden ist. Schon ganz abweichend, beinabe willkührlich wird der Fries gestaltet im zweiten Stockwerk des Thurmes (Taf. 6, d); aber sowie er im dritten Stockwerk alle Regeln und Consequenzen zu überspringen droht, stellt die Gothik, mit ihrem einfachen Spitzbogenfries darüber, die Ordnung einigermässen wieder her (Taf. 7, Fig. 4, 5). Am Gesims aber des zweiten Chorstockwerks, des Bischofsganges, sehen wir, wie im Innern, Anstrengungen, die Formen der antiken Ornamentik wieder einzuführen (Taf. 6. Fig. C und C').

Der obere Theil des Hohenchors mit den grössern Höhenverhältnissen, dem Beginn des Fenstermässwerks und dem schwergegliederten Hamptgesims zeigt trotz der fehlenden Strebehögen den entschiedenen Uebergang zur Gothik, und dürfte der Ban bis zum Hanptgesims nebst den Chorgewölben, den Ostthürmen und dem Kreuz (ohne Fenster und Giebel) in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts aufgeführt worden sein. Die Giebel des Querschiffs nehst den grossen, spitzbogigen Fenstern sind später als das Laughaus, und erst spät im 14. Jahrhundert aufgesetzt und eingehauen. Dasselbe gilt von der bedeckten Galerie um den Chor und der Dachgalerie numittelbar darüber. — Das Langhans dagegen mit den Seitenschiffen (ohne ihre Giebel) trägt noch vollkommen das Gepräge des 13. Jahrhunderts, aber in mehr entwickelter und selbstständigerer Weise, als der obere Hobechor; während das untere Stockwerk der Thürme mehr im Charakter der östlichen Theile der Kirche ist. Es scheint dennach - was auch durch das Verhältniss der Seitenschiffe zum Mittelschiff bestätigt wird -, dass die Gründung des ganzen Gebändes nach dem ursprünglichen Plane geschab, und dass nur im Auf- und Ausbau der Zeitgeschmack sein Recht geltend machte. Diess gilt, wie bereits erwähnt, von den Giebeln und Fenstern des Querschiffs, welche der zweiten Hälfte des 14. Jahrfinnderts angehören mögen und von der noch spätern Paradies-Vorhalle. Auch die Giebel der Seitenschiffe tragen das Gepräge einer spätern Baukunst als die Fenster. Ist dahei der Reichthum des blinden Mässwerks durch den einfachen Charakter der Architektur des Langhauses nicht gerechtfertigt, so erscheint die Abwechslung in der Art der Füllingen noch unpassender; am wenigsten aber dürfte der Nachalmung empfoblen werden, dass immer zwei Giebel nebeneinander die gleiche Verzierung haben, dann, dass der

dritte und vierte, der siebente und achte, nicht über ebenso der erste und zweite, neunte und zehnte Giebel von gleicher Zeichnung sind. Uber die Hässlichkeit der Verbindung von Fenster und Thüre an der Nordseite (Taf. 3) wird man anch nicht wohl im Zweitel sein. — Die Thürune sind in der Höhe des Langhauses mit diesem ungefähr gleichzeitig; die obern Stockwerke sind allmäblich aufgeführt worden, und die Pyramiden sind zuerst von der Sonne des 16. Jahrhunderts beseitnen worden

Noch bleibt uns ein zum Dom gehöriger sehr merkwürdiger Bautheil zu hetrachten ihrig: der Krentzgang. Auch er fällt in verschiedene Bau-Zeiten und Stijle. Der älteste Krontzes Theil ist der südliche Gang (Taf. 7. Fig. 17); seine Formen sind sogar älter, als die des Chors, da hier noch der Rundbogen ungestört berrscht, und uur in der Üeberhöhung und dem Kleebhatt das Ende des Romanismus anzeigt. Wir haben hier Rundbogenarcaden über viererekigen Pfeilern, deren Ecken durch eingesetzte Säulen verziert sind. Die Einfassungsbögen sind noch ohne etwas elliptisch überhöht und durch eine schmale Deckschicht ungeben. Jede Arcaden ist durch drei kleiuere Bögen getheilt, die auf zwei freien und zwei Pfeiler-Halblasüchen aufsätzen. Diese Bögen sind aber nicht gemanert, sondern aus Steintafelu geschnitten, daren Fugen — noch durch ein Viereck, eine Rosette oder dergl. durchbrochen — auf den Sänlchen aufsätzen. Das obere Stockwerk entspricht dem untern in den Formen des spätromanischen Styles. Gewöhnlich hält nan diesen Theil für älter als den jetzigen Don; was indess nicht zu erweisen ist. Gewiss ist nur, dass man die Formen dieses Kreuzganges bereits in der zweiten Häftle des 12., aber auch noch zu Anfang des 13. Jahrhunderts angewendet hat.

Der östliche Flügel des Kreutzganges (Taf. 7. Fig. 18) hat ein eigenthümlich altgethisches Gepräge. Die spitzbogigen breiten Arcaden sind mit kleinem Bogenwerk üher Säulchen ausgesetzt, das in aufsteigenden und gebrochnen Spitzbögen umf Dreipässen dazwischen,
alles aus Steinplatten geschnitten, sich fast wie gothisches Mässwerk ausnimmt. Strebepfeiler
treten vor den Arcadempfeilern vor, gekrönt mit Lilien. Das obere Stockwerk entspricht
wieder genau den untern, wie es denn anch die godlisch ausgeschnittenen Steinplatten hat.
An dieser Wand belinden sich jene eigenthämlichen Zeichnungen eingekratzt, von denen ich
im Abschnitt Malerei dieses Bandes p. 5. Mittheilung genacht. Ausser den dort mechgebildeten Figuren erkeunt man noch einzelne Erzbischöfe von Magdehurg mit ihren Namen, so
dass wahrscheinlich die ganze Folge derselhen daselbat aufgeführt war. Der letzte in der
Roübe ist Ericus Markgraf von Brandenburg, der von 1283 his 1295 regierte, so dass wir
au ihm eine chronologische Bestimmung über die Wandverzierung und zugleich über den
Bau dieses Flügels haben.

In dieser Abtheilung befindet sich der chemalige Capitelsnal (jetzt zum Provinzial-<sub>Capation</sub> archiv henutzt). Est vornehmlich merkwürdig darch die darin verwendeten antiken Sånlen und Capitäle aus dem alten Donn. Sehr wälderisch ist der Baumeister nicht mit den Dingen umgegangen, da er gelegendlich die Capitäle als Basen zu benutzen gewusst.

Die Nordseite des Kreuzgangs zeichnet sich durch einen Einbau von ausserordentlicher E. Fostyra's Destande d. deutschen Kunst. V Bonbun-t.

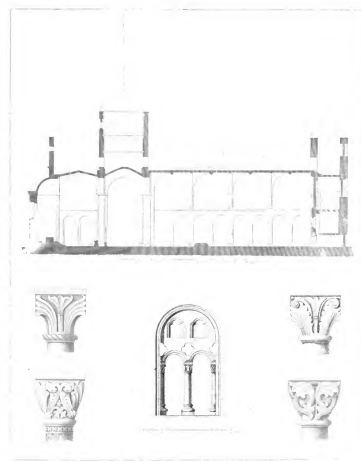
Schönheit und Eigenthümhehkeit aus. Es ist eine Art Capelle gegenüber von dem Eingang zum söllichen Kreuzschiff, achtekig, ohne Altar, mit Sitzen ringsam, von ungewisser Bestimmung. Durch weite und hohe Fensteröffnungen dringt Luft und Licht; zwischen ihnen steigen Gewölhträger auf; aber zwischen den Gewölhripen ist kein Gewölher sondern über einer jeden eine mit Bosetten und Dreipässen durchbrochene Wand. Die Decke selbst wird durch Steinplatten gebildet, die horizontal auf gedachte Wände gelegt sind. Die Formen sind von grosser Beinheit und weisen auf den Anfang des 14. Jahrhunderts. Etwas später dürfte die Westseite sein, die auch noch in durchaus eller Gothik ausgeführt ist.

Der vom Kreuzgang eingefasste Kirchhof ist zu einem freundlichen Garten umgewandelt und dient dadurch dem Kreuzgang selbst zur wohlthuendsten Zierde.

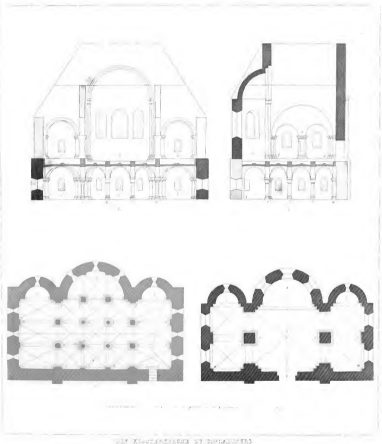
- Dip Toodby Google





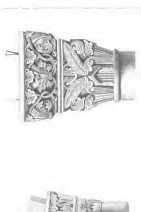


SECTION ATTACKS OF STREET



THE MISSISPERIE AT STREET







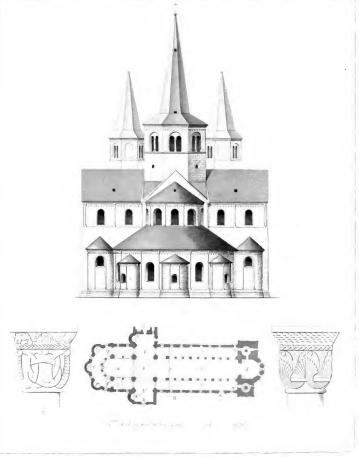






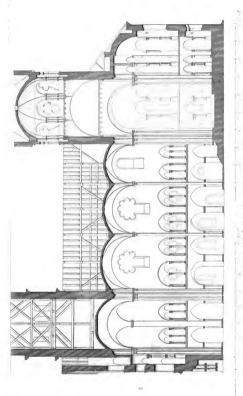


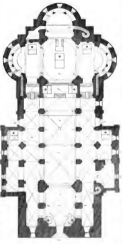


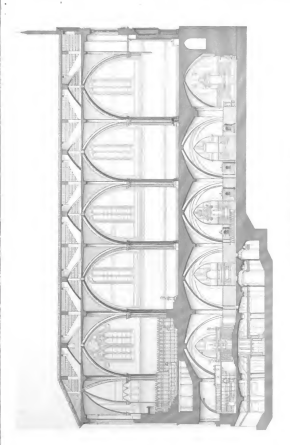


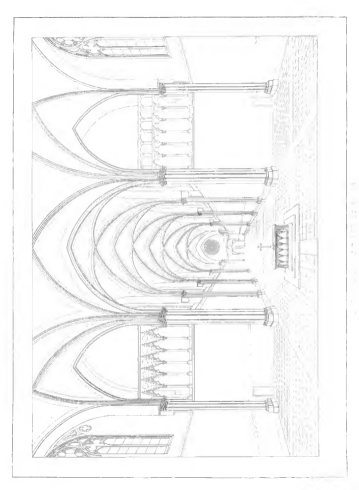


THE PURI PERSON



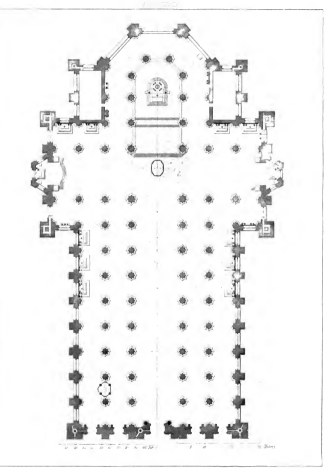




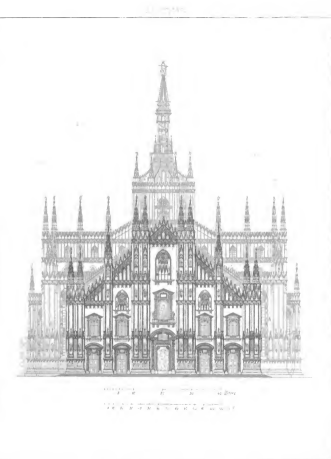


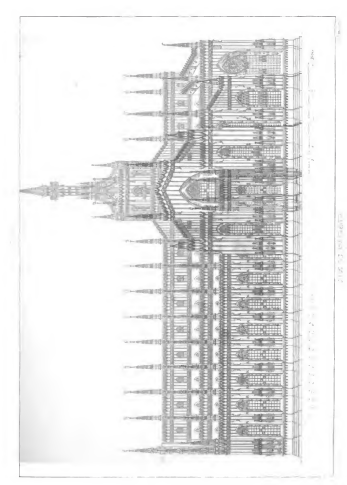








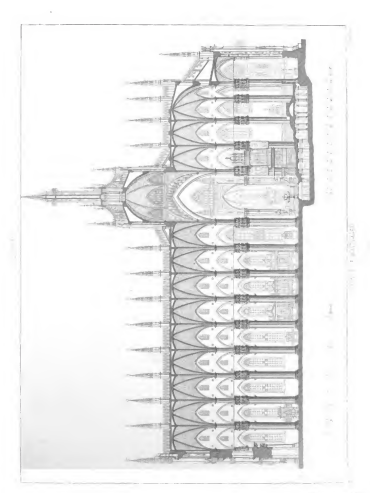


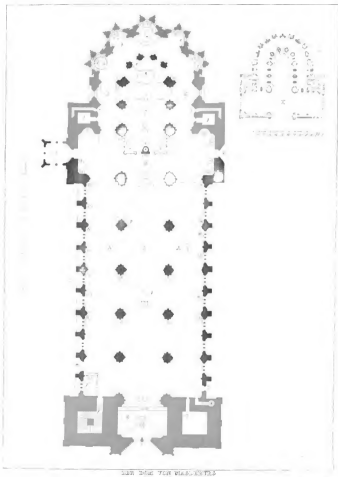


Dig and to Google



arthrula Lago



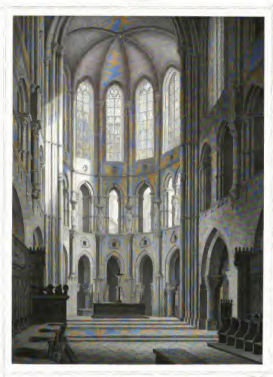




CENT DUN' FUR MARTER TES

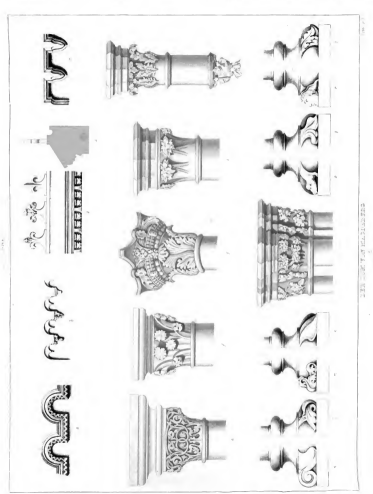


Dia west by Google



LIR DUM FOR MARCHETT...

B TOWN YOM MAGNIFER THE



Dig and by Google



DOM ZU MABDEBURG.

## ZWEITE ABTHEILUNG.

# BILDNEREI.

## GRABSTEIN DER AGNES BERNAUER BEI STRAUBING.

Mit einer Bildtafel,

Anf dem St. Peters-Friedhof bei Straubing an der Donau steht eine kleine gothische Capelle, und innen an der Wand ein Grabstein, den wir hier in Abbildung mittlierlen, beide das Gedichtusse einer rührenden und ergreifenden, ja erschüteruden Geschichte aus dem bayrischen Fürstenburse, zugleich aber auch ein Zeugniss ausgebildeter Kunsthätigkeit in Bayern in der ersten Häfte des 15. Jahrhunderts. Capelle und Grabstein sind der durch ihre Schönheit, ihre Liebe und ihren gransamen Tod berühnnten, vielbeklagten und vielbesungenen Agnes Bernauer gewihnet.

Albrecht, des Herzogs Ernst von Bavern einziger Sohn, geb. 1396, schön von Gestalt nnd Antlitz, fromm und ritterlich erzogen, leutselig und weichen Herzens, war verlobt mit einer württembergischen Prinzessin Elisabeth, die aber bereits im Stillen über ihre Hand verfügt hatte und eine Verbindung mit ihrem Geliehten Johann Grafen von Werdenberg der bayrischen Herzogskroue vorzog. Diess geschah 1430 und Albrecht erfinhr die Flucht seiner Verlobten in Augsburg, und zwar zu anserlesen glücklicher Stunde. Denn hier sah er Agnes, des Baders Bernaner Tochter, ihrer Holdseligkeit und Tugend wegen in der Stadt "der Engel" genannt, und entbraunte in hestiger Liebe zu dem Mädchen. Es gelang ihm, Agnes unter dem Versprechen der Ehe zu bewegen, ihm auf sein Schloss Vohburg bei Straubing zu folgen, und bier lebten Beide - nach fast allgemeiner Annahme beimlich, aber vor Zeugen vermählt - mehre Jahre im Genuss der beglückendsten Liebe. Herzog Ernst, der selbst nicht nach strenger Regel lebte und mehre natürliche Kinder zu versorgen hatte, mag die Sache anfangs nicht sehr ernsthaft genommen haben. Als sich aber Albrechts Liebe danernd erwies und die beimliche Ehe aufrichtig gemeint schien, glaubte der Vater nach vergeldichen Versuchen der Ueberredung zu einer ebenbürtigen Ehe, Gewalt gegen die "Missheirath" anwenden zu müssen. Es wurde im I. 1434 ein Turnier zu Regensburg ausgeschrieben, zu welchem ausser dem Pfalzgrafen Johann von Amberg und seinem Sohne Christoph und vielen Herren der bayrischen Ritterschaft auch Herzog Albrecht erwartet wurde. Als er aber vor den Schrauken erschien, ward er zurückgewiesen, weil er, wie man ihm bedeutete, gegen die Gesetze des Ritterthums gefehlt, und "mit einer Dirne in der Unehe sitze."

Hierüber auf das äusserste empört, erklärte er öffentlich Agnes für seine rechtmässige Gemahlin, führte sie in das Schloss zu Straubing, hielt ihr einen Hofstaat und liess sie "Herzogin" nennen. Damit war das Mäss von des Vaters Geduld erschöpft, und als vollends im 1. 1435 (11. Sept.) sein Bruder Wilhelm starb fast zugleich mit einem kanna gebornen Söhnen, und auch das zweite Kind, das erst nach des Vaters Tode zur Welt kann, wenig Lebenskräfte zeigte nud somit das herzogliche Haus in Gefahr war auszisterhen: da beschloss

E, Foneran's Benkmide d, deutschen Konst. V.

Horzog Ernst, die Ebe seines Sohnes mit dem Augsburger Bürgermädehen mit Gewalt zu treumen. Albrecht war gerade aboseend vom Struubing; da ward Agnes unf Befehl des Hertoge Ernst dierfallen, gefangen genommen, gefesselt mit vor ein vom Herzog eingesetztes Specialgericht gestellt. Da ihr Untergang sehon in voraus beschlossen war, so ward lir ihre eille und mutlige Selbstvertheidigung im Verhör, wolgi sie sich als Herzog Albrechts recht mässige und von ihm als solche anerkonnte Gemahlin darstellte, als "Staatsverbrechen" angerechnet, das mir durch den Tod könne abgebisst werden. Dies Urtheil bestätigte Herzog Ernst und gab dem Richter von Straubing, Emeran Nusperger zu Kalmperg, den Befehl, die Agnes in der Donan ertränken zu lassen. Dieser granssme Befehl ward sogleich vollzogen. Mit Stricken gelanden wurde das schöne, schuldlese Weib auf die Donanbrücke geführt und im Angesicht des Volks von Henkers Armen in die Donan gestürzt; ja als diese — erbarmender als Menschenberzen — sie auf ihren Wellen aus Ufer tragen wollte, almit einer Häflernd der Sterlenden eine Seels zur Retung bewege, sprang der Henker bereie, fasste mit einer Stauge ihr goldnes Haar und stiess sie so unter die Wogen, dass das Leben entwich.

Längst ist diese That barbarischer Staatsraison vom moralischen Bewusstsein des Volks. von der Dichtkunst und der Geschichte gerichtet, und wirkungslos verhallten stets die Versuche ihrer Reclafertigung; allein möglicher Weise ist in diesem Gericht einem Manne Unrecht gethan, nehmlich dem Vizthum von Straubing, Heinrich Nothhaft, dem der schreckliche Instignord der Agues zur Last gelegt wird. Es existieren leider! keine Acten von diesem Prozess. Die ältesten Berichterstatter kommen aber darin überein, dass Herzog Ernst aus den Räthen zu Straubing ein Specialgericht zusammengesetzt. Diese Räthe waren im J. 1433 (nach Oeffele, Script, rer. boic, T. II. p. 319) Haus von Degeuberg, Jan Ramsperger, Wernhard Waldegker, Friedrich Ramsperger, Haymeran Nusperger, Caspar Torrer, Peter Rainer, Haus Sathpoger, Wignlans Tegenperger, Paulus Aresinger, Ulrich und Conrad Dachawer, Jorg Waldegker und Hans Pelhamer. Der Vizthum von Niederbayern, Heinrich von Nothhaft, schon durch seine Würde diesem Gericht fern, scheint auch der ganzen Handlung von Aufang an freund geblieben zu sein; wenigstens hat ihm Albrecht gewiss für unbetheiligt an dem bösen Handel gehalten; denn er bestätigte nicht unr bei seinem bald danach (1438) erfolgten Regierungsantritt den Heinrich v. Nothhaft als Vizthum von Straubing, sondern er verlieb ihm anch 1439 die Veste Lenzmanstein in der Lengefelder Herrschalt (mit Vorbehalt der Oeffnung) und cruanute nach seinem Tode 1440 den Emeran v. Nothbaft und nach diesem 1446 Albrecht v. Nothhaft zu Nachfolgern in seinem Amte. Dagegen erhielt der Richter von Straubing, Emeran Nusperger, bedeutende Geschenke vom Herzog Ernst im J. 1435.

Der Leichnam der unghicklichen Agnes wurde ans der Donan gezogen und auf Befehl Herzog Ernsts anf dem St. Peters-Kirchhof begraben. Albrecht erfahr den Vorgaug — wie es scheint — erst bei seiner Bückkehr nach Straubing. Sein Schmerz kannte keine Grenzen. Nachdem er aus der Betahbung, die ihn besinnungslos niedergeworfen, wieder zu sich gekommen, schwar er in befügster Anfregung, nicht zu ruben, bis er an seinem Valer und dessen blutigen Bathgebern allen blutige Bathe genommen. Zu diesem Ende begab er sich

zu seinem Vetter, Ludwig dem Gebarteten von Ingolstadt, und bereidte ihn, der ohnehin gern Händel hatte mit Herzog Ernst, ohne Mühe zu gemeinschaftlicher Fehde gegen seinen Vater, wobei er, hingerissen von Bachedurst, mit Feuer und Schwert sein eigense Erbe verheret.

Man hat neuer Zeit diesen Kriegszug in Frage gestellt, da es an der nothwendigen Zeit dazu gefehlt habe. Der Grabstein nehmlicht der Agnes Bernauer sollte, so sagte man, ihren Tod auf den 12. October 1436 setzeu, und Albrechts Vermählung mit Anna von Braunschweig erfolgte am 6. Nov. 1436. Da wäre denn freilich kaum für die Trauer und deren Zornausbrüche, gesehweige für eine von so mancherlei Verhandlungen und Vorbereitungen abhängige Vermählung Raum und Zeit gewesen.

Dagegen existieren vorerst mehre Schriftstücke, welche die Ueberlieferung von den eindlichen Unteruehmungen Albrechts bestätigen. Das erste ist die Instruction an den Kanzler Friedrich Aich stätter vom 28. Oct. 1435, den Herzog Ernst nach Wien zum Kaiser Sigismund sandte, sowold um die Hinrichtung der Agnes Bernauer vor kaiserlicher Majestät zu rechtfertigen, als seinem Beistand zur Bekehrung Abrechts anzusprechen. — Das zweis Schriftschick ist der von Herzog Ernst für seinen "lieben Sohn" den Herzog Abrecht ausgefertigte Geleitsbrief vom 3. Dec. 1435, dessen es natürlich ohne vorgängige Fehde nicht bedurft haben wärde. Der Grabstein selbst gibt deutlich das Jahr 1435 an, wie die Bildutelt zeigt; man hatte aber Ve für VI genommen. — Endlich darf auch noch der von uns im IV. Bande mitgelheilte Grabstein von der Fürstengruft in der Frauenkirche zu München angeführt werden, auf welchem die Versöhnung zwischen Vater und Sohn in einer Weise dargestellt ist, die auf vorausgebende schwere Thaten deutet, da sich sogar der Löwe Bayerns herbeilässt, schmeichelnd an dem jungen Kriegsmann empozuspringen.

Der kaiserlichen Vermittlung gelang die Versöhnung. Albrecht verliess Ingolstadt und kehrte zu seinem Vater zurück nater Bedingungen, die der harte Fürst jetzt ohne Besorgniss übler Folgen dem liebeerfüllten Herzeu des Sohnes gewähren konnte. Es hatte nehmlich Agnes, vielleicht im Bewusstsein der sie nuriringenden Gefahr, im Kreuzgang der Carmeliter zu Straubing sich eine Graft nelsat Altar erbauen lassen. Eine von Herzog Albrecht und seinem Vater dem Herzog Ernst gemein sam abgefasste und mit bei der seitigen Insiegeln rersebene Urkunde vom 13. Dec. 1435 und vom Ostersamstagt 1436, durch welche an diesem Altar eine tägliche Seelenmesse, dessgleichen andre kirchliche Feierlichkeiten und Gebete für die "Ersame und Erbare Frawen Agnesen die Pernawerin, der Got von Ilimel gnadig und barunherzig sei" für jetzt und alle känflige Zeiten in Ewigkeit festgesetzt werden, lehrt uns die Bedingung kennen, die ert tiefbetrübte Sohn gestellt, und die der Vater — wenn auch, wie es scheint, etwas zögerud — eingegangen. — Inzwischen war es damit noch nicht abgetlam. Eine zweite Urkunde vom 22. Juli 1436, ausgefertigt von Herzog Ernst, und "zu merer und Ewiger Bestätigung" anf dessen besondere "Bitte an den hochgeborn Försten unsern lieben Son Herzogen Albrechten" auch mit dessen Insiegel versehen,

<sup>.</sup> Beide Schriftstücke sind abgedruckt bei Lipowsky, Agnes Bernauerin etc. München, 1500.

ordnet den Ban einer Capelle auf dem St. Peters-Friedhol bei Straubing und eine ewige Messe darin und einen ewigen Jahrtag für Agnes Bernaner. Dies ist die Capelle, von der Eingangs dieser Abbandlung die Rede war, und in welcher der Grabstein der Agnes Bernauer noch hente steht.

Wie tief und fest die Liebe zur schönen und guten Agnes im Herzen Albrechts wurzelte, dafür gibt es nuch mancherlei Belege. Den Heiraths-Vertrag mit Prinzess Anna von Braunschweig verschob er, obvohl die Vermählung bereits am 6, Nov. 1436 statfand, auf den Tag der II. Agnes, d. i. den 21. Jan. 1437. Noch einmal, 11 Jahre nach Agnessus Tode, im Jahre 1447 an demschen, ihm besonders beligen Tag, stiftet er von neuem Seelemessen und Opder mit mildthätigen Spenden an Arme und Nothleidende am Altar bei den Carmelitern und schenkt diesen zu diesem Zweck mehre Bauerugüter.

Wenden wir uns nun zu dem Grabstein auf unsere Bildtafel, so ist es munöglich, die rührende Schönheit der hier abgebildeten Gestalt zu verkennen. Das Hampt, in einen Schleier gehüllt, liegt mit halber Kopftreigung auf einem Ruhekissen. Umschlossen von einem langen, weiten, mit Plüsch besetzten Mantel, den sie nuter beide Arme geschlagen, lodt sie in gekreuten Händen eine Schuur, die es ungewiss lässt, ob man ein Paternoster oder einem Strick durin erkennen soll. Die Augen sind geschlossen. Wangen und Lippen, dessgleichen die Finger sind aufgeschwollen, wie bei Ertrunkenen gewöhnlich; soust liegt sandte Ruhe auf dem Angesicht. Zwei Hundehen sind rechts und links neben den Füssen angehracht, von denen der eine schuneichelnd emporklettert, der andere das Aussehen eines ertränkten, wenigstens eines totten Thieses hat.

Der Stein ist von rothem Marmor und aller Wahrscheinlichkeit mach gleichzeitig mit der Capelle, in welcher er steht. Der Künstler, der das Werk gennacht, ist nirgends genannte Er hat sich aber darun als ein Meister von ellen, einfachem Geschmack und von warmen Gefühl gezeigt. Die ganze Auffassung ist wie die einer heiligen Dulderin, und nicht ohne Bedeutung hat er das Symbol der Treue, der Treue bis in den Tod angebracht. Das Gesicht hat so individuelle Züge, dass es nach der Todtenmaske modelliert zu sein seheint, was nach der gegebenen Erzählung fredich nicht wold möglich gewesen. Aber ein Bildniss der Todten muss der Künstler gehalt haben. Und desshallt ist auch wold Albrecht der Besteller des Steins gewesen, nicht Ernst, der Erbaner der Capelle. Der Stein, der liegend steter Beschädigung ausgesetzt war, ist 1785 auf Befehl des Kurfürsten Karl Theodor, am Achtung vor den Denkmalen bayrischer Geschichte, aufrecht an der Mauer der Capelle befestigt worden. Ob die Gebeine Agmessus hier, oder bei den Carmelitern ihre endliche Rubestatt gelnuden, ist nicht mit Gewissheit ermittel.

## KAISER OTTO DER GROSSE VOM HAUPTPORTAL DES DOMES ZU MAGDEBURG.

S. F. boch.

#### Mrt einer Rildtafel.

So weit wir die Kunstgeschichte befragen, zeigt sie uns in allen Zeiten und bei allen Völkern die Bildherei vor der Malerei entwickelt. Zur Zeit des Phidias beguügte sich die Malerei noch mit schattenlos colorierten Umrissen; hundert Jahre vor Giötto ward Niccola Pisano Wiederhersteller der Kunst in Italien; in Deutschland seien wir meisterhaft ausgeführte Elfenbeinschnitzwerke schon zu Kaiser Heinrichs II. Zeit, und am Schluss des 12. Jahrhunderts Statuen aus Holz und Stein (im Freiberg, Wechsellung etc.), die nahebei vollkommen genannt werden können, währeud gleichzeitige Malereien sich noch kaum von den Fesseln des byzantürsischen Schematismus Iosmachen können.

Ich babe auf dem vorhergehenden Blatt (eine Mauerzeichnung im Dombof zu Magdeburg) ein Beispiel gegeben von der Kunst zu zeichnen am Anfang des 14. Jahrhunderts. Der Totaleindruck der Zeichnung lässt durchaus auf eine Künstlerhaud schliessen, wenn auch Mängel in der Ausführung Zweifel erregen sollten. Die Statue des Kaisers Otto, welche unsre Bildfafel zeigt, fällt ungefähr in dieselhe Zeit; — aber welch ein Abstand in Bezug auf künstlerische Volleudung! Freilich muss ich sogleich — Missverständnissen vorznbeugen die Bennerkung hinzufligen, dass die beiden roh geformten und unverständig augesetzten Hände einer modernen Bestauration, wahrseleinlich der Arbeit eines gewöhnlichen Steinmetzen angehören, durch die nameutlich der linke Arm ganz ausser Verhältniss und die (noch erhaltene alte) Spütze des Scepters nicht in richtiger Verhändung mit dem Handgriff erschrint.

Kaiser Otto wird als Gründer des Domes rou Magdeburg an und in diesem Tempel vielfaltig verherrlicht. Gegenwärtige Stalue aus feinem Sandstein steht an dem Pfeiler, welcher des Hamptportal an der Westseite in zwei Eingänge theilt. Die Gestalt des Kaisers ist, wie die Geschichte ihn schildert, gross und kräftig; gerade und fest, aber nicht steif; sitzen Kopf und Hals zwischen den Schultern und die gleichmässige, sichere, leichte und seharfe Bewegung mit halber Biehbung nach ohen geben allein schon ein mit klarem Bewusstsein auf charaktertreue Darstellung berechnetes Bildniss des mächtigen, thatenfrohen Herrschers. So ist — weingsteus der Absieht nach — die Haltung der gauzen Gestalt fest und sicher. Sie leidet nur durch das Missverhaltniss des rechten Beines, dessen Oberschenkel zu kurz ist; vieleicht auch durch die nicht ganz richtige Entwickelung des Körpers an der rechten, in Bube befindlichen Seite.

Die äussere Erscheinung betreffend, so hat der Künstler deu Kaiser offenbar in seiner Herrscherwärde darstellen wollen; allein er vermied das strenge Kostüme. Das ist nicht die Kaiser-, nicht die Krönungskrone, nicht der Krönungsmantel, nicht der Scepter noch der Ersustick Debank d, dereiche Konn V. Reichsapfel Karls des Grossen! Es ist dies ein bemerkenswerther Umstand, aus dem wir sehen, wie eifrig die Bildnerri bemidtt gewesen, sich das Recht der freien Formenhildung zu sichern, das — was z. B. den Faltenwurf betrifft — durch den schweren Kaisermantel offenbar sehr beeinträchligt gewisen ware.

Und gerade um den Faltenwurf sebeint es dem Meister besonders zu thun gewesen zu sein. Dem nicht um, dass er das Gewand mit Verstand und Geschmack gelegt, so gelut er auch so gründlich auf jede, auch die kleinste Form ein, pragt jede Falte und jeden Bruch so genam aus, dass keine Stelle unkhar oder willkülteich behandelt ist und zeigt in der Modellierung der Gewandkauten ein so feines Gefühl für Lebendigkeit, und Mannichfaltigkeit der Bewegung, wie es sonst nur der durchgehildetsten Kunst eigen ist. Ebeuso bewährt er einen überraschend richtigen Kunstsium in den Gegensätzen zwischen grösseren Flächen and solchen, die durch gezogene Falten unterbrochen sind.

Wenn uns nun deunoch diese Statue nicht das Gefühl der Befriedigung gibt und wir viehnehr noch eine gewisse Unfreiheit wahrscheinen, so hat das zunächst seinen Graud in zwei Mängeln, welche der Künstler wahrscheinlich vermieden haben würde, hätte er seine Statue nach einem Thommodell ansgeführt. Es scheint aber, dass er sie ohne Weiteres aus dem Stein herausgehauen, und so mag es gekommen sein, dass sie in den Verhältnissen nicht ganz stimmt, dass magnetilich die rechte Höfte zu hoch sitzt, der Kopf ein wenig zu sehwer nud ebeuso, dass der Schwerpunkt nicht recht getroffen ist, was der Gestalt etwas Uebergewicht nach über rechten Seite gibt.

Dessenungeachtet bleiht sie ein sehr verdienstvolles Werk, das uns die dentsche Bildnerei zu Anfang des 14. Jahrh. in schöner Forthöldung der überließerten Kunstthätigkeit vor Augen stellt.

Ueler dem Haupte des Käisers, nuter dem Baldachin, ist eine von Wolken umgebene segnende Hand zu bemerken. Es ist dies "die Band Gottes" und nuzweifelhaft der Gedanke damit ausgesprochen, dass Otto als König "von Gottes Gnaden" an seiner hohen Stelle gestanden.

Der sechsseitige, mit einer Fiale endende Baldachin ist, wie die Cousole, darauf der Kaiser steht, nuch besonderer Beachtung werth, da man aus den der vollendeten Gothik angehörigen Formen derselben auf die Zeit der Anfertigung der Statue einen ziemlich zuverlassigen Schluss ziehen kann.

#### DIE BILDNEREIEN DER CHORSCHRANKEN

IN DER

#### LIEBFRAUENKIRCHE ZU HALBERSTADT.

4 F. 3 Z. buch.

therzu vier Bildtafeln.

Mit Becht hat die neuere Kunstgeschiehte einen grossen Werth auf den Kunstschunuck der Liebfrauenkirche zu Halberstadt gelegt. An sehr mufassenden Werken treten mis hier die Hauptfragen über die Entwickelung der deutschen Kunst in übren ersten Lebenslaufen eutgegen, währeud jene selbst einen früher unbekannten Zusammenhang mit einer ausgezeichneten Kunstthätigkeit in audern Gegenden der sächsischen Laude ans Licht stellen. Ohwohl num mir die Bildnereien der Chorschrauken den Gegenstand unserer Darstellung bilden, so werden wir doch nicht nuhlin können, zum klareren Verständniss derselben, einen Blick auf den Gesammtschmuck der Kirche, wie auf den Bau selbst und seine Geschichte zu werfen.

Die Kirche ist eine dreischiffige Basilica mit überhöhtem Mittelschiff, das durch je acht Die Kirche.

Rundhogen, die auf viereckigen Pfeilern aufsitzen, nach den Abseiten sich öffnet. Das Ouerschiff ist von gleicher Höbe wie das Mittelschiff, und zerfällt in drei Abtheilungen, deren jede ein Quadrat zur Grundfläche hat. Das Chor von gleicher Grundfläche schliesst mit einer halbkreisförmigen Absis. An den vier Ecken der Kreuzung steigen Pfeiler empor, auf welchen weitgespannte Bogen aufsitzen. Durch (ungefähr 12 F.) hohe Schranken, welche in der Flucht des Mittelschiffs durch das Querschiff gezogen sind, und durch welche Thüren führen, hat das Chor eine doppelte Länge erhalten, aber die Kirche ihr Querschiff eingebüsst. Mittel- und Querschiff, so wie das Chor waren ursprünglich flach überdeckt, die Seitenschiffe scheinen Kreuzgewölbe gehabt zu haben. Zu Seiten des Chors befinden sieh in fast gleicher Länge und halber Breite zwei, mit Tonnengewölben überdeckte Capellen mit Altarnischen. Alle Fenster sind rundbogig mit einfach schräger Laibung ohne Gliederung. So auch sind die Thüren, mit horizontalem Sturz unterm Halbkreis. Capitale mid Basen der Pfeiler sind aus Platten mid Rundstaben oder Wulsten zusammengesetzt, aber mit so lebendigem, aus der antiken Kunst geschöpftem Schönheitssinn für Verhältniss und Ausdruck der Form gebildet, dass man darüber ihre Einfachheit ganz vergisst. Ein Hamptportal an der Westseite fehlt; hier schliesst sich ein grosser, spätgothischer Kreuzgang au. In Südwesten ist eine gerännige mit vier Kreuzgewölben überspanute (Tauf-) Capelle, und eine spätere der H. Barbara gewildnete an der Südseite, Zwei Thürme erheben sich an der Ostseite und zwei an der Westseite, in deren oberen Stockwerken Doppelfenster mit Zwergsäulen und Rundbogen Licht und Schmuck verleihen.

Dieser Ban, wie er jetzt besteht, ist (in seinen Hampttheilen) das Werk des Bischofs Rudolph, von ihm selbst als Architekt ansgeführtz reich ausgeschnückt mid eingeweibt im Erstrich Bestands de demokras kann. V. J. 1146\*, dessgleuchen zu seiner Grafstätte erlesen, welche in der Mitte des hohen Überschurch seine darüber liegende Bildniss-Bronzefigur bezeichnet ist. Später (vielleicht sogar ert in der zweiten Häftle des 13. Jahrla) wurden statt der flachen Decke Gewölle eingezogen, wodurch der Ban wesentliche Veränderung seiner Gestalt und Anlage nicht erfuhr. Auch mussten theilweis, nehmlich im Mittelschiff, neuester Zeit die Gewölle weggenommen werden, nur der flachen Decke alter Goustruction wieder Phizz zu machen.

Wandgemobile

Besonders reich ausgestattet war die Liebfrauenkirche mit Malereieu ••, an den Wänden des Mittelschifts, des Chors und der Chornische, wie auch der Sciencapellen neben dem Chor. An den Wänden des Mittelschiftes war unterhalb der Fenster ein Fries von bunten Blättern remanischen Styls hingezogen, auf welchem die gemalten Fenstereinfassungen mit ihren Sänlechen aufsassen. Auf den Flächen zwischen den Fenstern waren einzelne Gestalten mit Spruchbändern in Händen gemalt und durch die Sprüche darauf als Propheten kenutlich gemacht; leierliche, aber doch lebenüg bewegte, austruckvolle Gestalten von mwerkenubere, obschon unausgebildeter Formenschänheit. In den letzten Feldern gegen Westen waren, statt einer gauzen, zwei Halbfiguren über einander: David mit "Ecclesia", Salomo mit "Regina Austrie."

Die Malereien der vordern Chorwände waren so zersfört, dass keine erkennlare Spur davon auf nus gekennmen. Au den Flächen zwischen den Feustern des Chues standen die vier grossen Propheten (den Daniel s. Denkmale I. Malerei p. 7), Bankenwerk bedeckte die Gewölbe. An den Gewölben der Krenzung so wie an den Gurtbogen war figürliche und audere Benalung angebracht, davon wenig auf uns gekommen. In der Chornische aber sah nan drei Aldheilungen Gemälde über einander: in der untersten vier Mebällons: Maria werht einen Bitter zum heitigen Kampf; der Bitter besteigt sein Boss; er wird verwundet aus der Schlacht geträgen; und er erhält den Siegeslohn. In der mittlern Abtheilung standen zwiselnen den Feustern einzelne Heitige; in der Haltkuppel aber war Maria auf dem Thron mit je drei Heitigen zu beiden Seiten angebracht. Die Einfachheit der Ganeeption des gesammten Gemäldeschuncks, die wirkungsvolle Grösse der Figuren geben mit dem rein symbolischen,

<sup>•</sup> Die Balberstalter Chronik, welche mit 1200 abschlieset, ogt om ihm (Ehr. Balb, ed. Schatz 1530 p. 57); Basilvom quoque S. Morie Virginis infra Urbein, nam pinu parvial ac deforme ert., a fondamtend desolusime rouwant et Dei gentrice expensa ei necessaras in loei upus salis miraculuse quam sepuis promazate, ondem eedesiam, ui nune cerailur, virustissame consumanti, multioque ad usum et desorrem (net) ejean temple liberablier ergasiis, posmi homere congrain odelionit anno viddeett Bannia 1146. — Voa der hier angefülleten ältern, kleinern Kirche, der Siftung des Biech, Arnold 996—1923, et in dem Unterhan der Westberne noch ein Deberrest erhalten. Vd. x. (voask, komstl.) 1515. Sp. 52 ff.

<sup>\*\*</sup> Ich hobe sie vor der Besturzijen nicht geschen. Eine der Figuren habe ich unde inner füller gefestigten Burchrechnung m. I. Bd. der Denkande, Malerei p. 7, mitgebreit. Der Besturzijen hat auf übertzeichneht Weise Modernes an die Stelle des Alten gesetzt, und höststens dabe die Composition und Ausrehung im Allgemeinen festgelatten, so dass die Kunstgeschielte des Mitchliers bein Interesse mehr derzu kalen kann, die der Überrüssen, son und mit Fraguerute des Alten gefünden, ist inm dabei stellen gelöbelen, hat sie aber derrüssen, "aufgefriestli", dess von der "rödelischen Schönheit der Kipfe," welche im Kunstblatt 1515 gestülkt wird, derst mehr wierendemen ist.

von jeder dramatischen Beimischung freien Charakter der Darstellungen diesen eine sehr hohe Bedentung und lassen ihre willkührliche Restauration oder Vernichtung um so mehr bedauern, als schwerlich ein ähnliches Beispiel gleich alter und gleich grossartiger, würdevoller Kirchenausmalung in Deutschlaud anzutreffen sein möchte,

Nur obenhim sei noch der andern Malereien gedacht, welche in Nebencapellen sich finden, einer Madonna mit vier Apostelu, dazu mehre Bischöfe in sehr alterthümlich byzantinischer Weise, in der Capelle an der Südseite neben dem Chor, Ueber dem Eingang zu dieser Capelle war der Tod der heil. Jungfrau gemalt. Die unberührten Ueberreste des Gemäldes lassen darin ein höchst ausgezeichnetes Werk eines cölnischen Meisters vom Ende des 14. Jahrhunderts vermitten. Derselben Schule, jedoch nim die Mitte des 15. Jahrhunderts, scheinen die Wand- und Deckenbilder der gleichfalls an der Südseite gelegenen S. Barbara-Capelle auzugehören. Aber auch sie haben unter der Hand der Restauration so viel von ihrer Eigenthünnlichkeit verloren, dass sie unter den Denkmalen deutscher Kunst wohl noch anaber nicht mehr anfgeführt werden können.

Was von den Bildnereien der Liebfrauenkirche unzweifelhaft zuerst in die Angen fallen Bildnereien. würde, wenn es noch an seiner ursprünglichen Stelle stünde, ist das grosse Crucifix, das jetzt in der Höhe des nördlichen Querschiffs an der Wand befestigt ist. Es ist, der Composition nach, dasselbe, welches über dem Hochaltar der Klosterkirche zu Wechselburg steht, von welchem ich in den "Denkmalen Bd. II. Bildnerei p. 20 eine Abbildung und Beschreibung gegeben. Dieses vorzügliche Werk (das ich weder bei Kugler \* noch von Quast \*\* erwähnt finde) gewinnt noch eine besondere Bedeutung durch eine erweiterte Nachbildung desselben im Dom zu Halberstadt. Hier nehmlich steht über dem Eingang zum Chor auf einem denselhen überspannenden horizontalen Gehalk ein colossales Crucifix mit kleeblattartigen Ausgängen. Das Krenz selbst, woran der Heiland befestigt ist, hat eine Einfassung, welcher iene kleeblattartigen Ansgänge angehören. In diesen sind Engel angebracht, davon die beiden untern die Krenzurme zn stützen scheinen, wahrend der obere die Inschrifttafel mit "Jes. Naz. Bex." hâlt. Im untersten Kleeblatt liegt ein Greis, der das Kreuz umfasst. Unter Christi Füssen windet sich ein Drache. Zu seiner Rechten steht mit schmerzlich aufgehobenen Händen und Blicken Maria, auf einer Schlange, gegenüber Johannes, die Rechte an der Wange, auf einem alten König. Dann sieht men noch an jeder Seite einen Cherub auf einem Rad, und unter dem untern Kleeblatt des Kreuzes zwei Engel, die es zu tragen scheinen. Ausserdem sind noch in der ganzen Länge des Gebälkes, in Halbfiguren, die zwölf Apostel augebracht. Man sieht, es ist in den Hanptzügen die Composition von Wechselburg; auch sind die Formen im Allgemeinen dieselben, wie dort und in der Liebfranenkirche. Dennoch ist die Arbeit eine andere, in der Empfindung rohere, die das Gepräge einer spätern Nachbildning deutlich au sich trägt, ohne jedoch ganz aus dem Style gefallen zu sein. Sie fällt

<sup>\*</sup> Kt. Schriften J. 430, II. 358, 576,

<sup>\*\*</sup> Kunsthlatt 1845.

aller Wahrscheinlichkeit nach mit der Vollendung des Chors zusammen, somit in die zweite Hällte des 13. Jahrhumlerts.

Ich habe die Aufmerksankeit auf diese Arbeiten gelenkt, einmal weil sie nus ihren Zusammenbang mit der sächsischen Bildbauerschule und deren lange Nachwirkung darlegen, dann der auch weil wir daran den Unterschied im Forangefühl verschiedener Zeiten und Kräfte vor Augen laben.

Die Chorschrauken.

Das bei weitem bedentendste Werk der Bildnerei übrigens in der Liebfrauenkirche ist der aussere Schmick der Chorschranken; an der Südseite Maria mit dem Christkind auf dem Schooss; zu ihrer Rechten; Jacobus minor, Thaddeus und Jacobus major; zu ihrer Linken: Johannes, Simon und Philippus; an der Nordseite: Christus; zu seiner Rechten: Petrus, Bartholomāns und Matthias; zu seiner Linken; Andreas, Matthens und Thomas. Diese Gestalten von Lebensgrösse in Hochrelief sind muter ie sieben Arcaden sitzend vorgestellt. Unter ihnen hin läuft ein verzierter Sockel, mäandrisch verschlungenes Blattwerk, über ihnen hin zieht sich ein Fries, dessen Blätter sich um einen durchlaufenden gebogenen Stiel legen und nach oben stets eine regelmässige, dreitheilige Spitze bilden. An der Südseite (vergl. Tal. 4) ist der Maander vollkommen in antiker Form ausgebildet und hier sind die durch die Ranken gebildeten Rundfehler auf sehr verschiedenartige Weise ausgefüllt, und zwar nicht nur durch vegetabilisches, sondern auch durch animalisches Beiwerk, wie z. B. durch einen Affen mit dem Apfel, durch eine Centaurin mit ihren Jungen u. dgl. m. Gauz oben schliessen die Schranken mit einer Bogengalerie von Zwergsäulen. Die Arcaden, welche die Manerblenden der Reliefs überspannen, sind rundbogig und zweitheilig; die Hallsäulen, welche ihnen zum Rubepunkte dienen, sind dreitheilig. Die Capitäle bestehen aus deutselben autikisirenden Krantwerk, wie die Friese; die Deckplatten sind einfach dreiseitig (No. 1 und 4) oder doppelt, mit Hohlkehlen und verkropft (Nr. 2 und 3); die Säulenschäfte sind glatt, oben und unten mit einem Wulst umgeben; die Basis ist verdorben attisch. Senkrechte und wagrechte Linien nebst rechten Winkeln kommen nicht vor; keine Form ist rein gehalten, so dass eine in dieser Beziehung ganz getreue Abbildung schon darum nicht herzustellen war, weil Beschädigungen und Nachbesserungen von ursprünglichen Mängeln nicht zu unterscheiden gewesen wären. Ich habe mich begnügt, das Ungleichartige und Unregelmässige in den Formen deutlich auzndeuten, z. B. auf Taf. 3 links die Wulste der Basis; auf Taf. 2 rechts die willkührliche Bildnug derselben etc. Diese Upregelmässigkeit ist zwar keine nothwendige, aber doch eine Folge der bei dieser Arbeit angewandten Technik. Diese Reliefs sind nehmlich frei in stucco modelliert. Nun mag der Künstler, der hei seinen Figuren hinlängliche Formenkenntniss zeigt, entweder die architektonischen Gliederungen nicht genau genug gekannt haben (wie sich auch bei den trefflichsten Miniaturen ein scheinbar absichtliches Verdrehen architektonischer Formen findet) oder durch die Bemühung um Perspective verwirrt worden sein, oder die Ausführung dieser Theile einer untergeordneten Hand übergeben haben, - kmz, sie sind vernachlässiget, mit Ausnahme der Ornamente, die eben so verständig modelliert, als geistreich erfunden sind.

In grossartig idealistischer Weise sind die Heiligen des Neuen Bundes aufgefasst, recht als die Grundpfeiler und Ecksteine der Kirche, und sehbst wo dem Zufall ein Motiv entnommen ist, wie das Federspitzen bei Matthias, um ihn als Evangelienschreiber zu bezeichnen, ist damit der feierlichen Erscheinung kein Eintrag gethan. Dieser Geist symbolischer Auffassung beseelt die Darstellung durch und durch. Es sind aber nicht nur ruhige und saufte Bewegungen, die wir an den Figuren wahrnehmen, sondern anch vollkommen Larmonische, ohne Ecken und Widersprüche, nud ohne Einformigkeit. Grade diese glückliche Verbindung von Gegensätzen, von Mannichfaltigkeit ohne Widersprüch, und würderoller Ruhe ohne Monotonie sichert diesem Werk seiner grossen künstlerischen Einfaruck.

Aber nicht minder wirkt es durch die Form. Umasgehildet zwar und oft unbeholfen erscheinen einzelne Theile, auch ausser Verhältniss nud ohne genauen Zusammenhang, mid doch kann uman ihnen in der Anlage, in den einfachen breiten Massen die Grossartigkeit nicht absprechen. Welche mächtige Churakteristik herrscht in den Köpfen, welche Bestimmtheit ohne irgend einen kleinen Zug! Und wie hat der Künstler verstanden, bei Christus und Maria dunch bei Johannes und Jacobus minor) zu ellerne Formen aufzuseigen!

Diese wirkungsvolle Darstellung wird nun ganz besonders gelubben durch die Art und Weise, wie die Gestalten bekleidet sind. Hier zeigt sich der Künstler im ganzen Unflange seines Talents. Beschränkt auf Mautel und Unterkleid und auf den feierlich ernsten Charakter der streng ritual gehaltenen heiligen Figuren, ist er doch schon bei der blossen Anordnung der Gewänder so mannichfaltig, dass er nie sich wiederholt. Dazu vertheilt er seine Flächen, Züge und Brüche so richtig, dass man daran Gestalt und Haltung der Figur deutlich erkennt, und lässt die Gegensätze von breiten Flächen und sehnalen, durch manuichfachen Licht- und Schatteuwechsel unterhrochnen Faltenzügen so anmuthig und mit so klaren Bewusstein der Wirkung spielen, wie wir es sonst nur an den Werken classischer Kunst wahrzunelnung erwohnt sind. Dazu kommt, dass alle Formen der Gewandung bis in das kleinste Gefälte mit Verständniss durchgebildet, und so voll Leben sind, dass z. B. die äussern Bänder (weit enfernt von der gewöhnlichen steifen Einformigkeit) gleichsam zu zittern seheinen in natürlicher Bewegung. Das ist es vornehmlich, was diesen Gestalten das Gepräge der Verwandtschaft, mit der antiken römischen Knnst anförnickt.

Diese kostbaren Bildwerke sind leider mehrfach beschädigt, namentlich haben die meisten Köpfe die Nasenspitzen eingehüsst. Von der ehemaligen Uebermalung sind auch nur noch wenige Reste vorhanden, und es ist besonders rähnend hervorzuleben, dass mau bei der Restauration der Kirche, wo man an Säulchen und Capitälen nud sonstigen Bautheilen Berlinerblau, Spangrün, Schwefelgelb und Zinnober nicht sparte, doch die Bildwerke der Chorschranken mit einem neuen Ueberzug versehont hat.

Unter den Besonderheiten der Darstellung möchte ich noch hervorheben, dass Maria weder einen Schleier, noch den Mautel über dem Kopfe hat, wie das soust in der alten Kinnst üblich ist, und dass ihr glatt gescheiteltes. Haar in zwei laugen Flechten über Schuleru und Brust und Arme niedergeht; auch dass sie ohne irgend eine Beziehung weder zur GeLebaute. Festigts bestankt d. deutsches Nord. 7.

meinde, noch zum Kinde, wohl aber mit göttlicher Würde und Ueleerlegenheit aufgefasst ist. Am segnenden Kind auf ihrem Schooss wird es auffällen, nicht nur, dass es bekleidet ist, sondern dass es Rock und Mantel trägt, ganz in der Weise des Christuskindes von der goldnen Pforte zu Freiberg.

Fragen wir nach Meister und Eatstelungszeit dieser Bildnereien, so gehen weder Urkunden noch Chroniken eine Antwort. Das Einzige, was zu einer Zeitbestimmung führen
könnte, die Einwöllung der Becken, lässt sich nicht mit Bestimmtheit ermitteln. Gewis nur
ist sie spüter erfolgt als der Ban der Chorschranken, da die Gewöllsträger an der Kreuzung
einen Theil der Schrauken und ihrer Arkaden bedecken, wie an der abgeschnittenen Manerblende auf Taf. 3 ersichtlich ist. Wären die Gewöllse, wie es den Anschein hat und wie
man früher unbestritten annahm, aus der zweiten Häfth des 12. Jahrhunderts, so würden die
Schranken gleichzeitig mit dem Ban, oder abstald nach seiner Vollendung aufgeführt worden
sein. Dafür sprechen die sehr einfachen architektwuischen Gliederungen und Formen, die
von den reichentwickelten Ornamenten an Capitälen und Gesimsen bei Bauwerken der Umgegend sehr augenfällig verschieden sind. Hr. v. Quast (Kunsthlaut a. a. O.) glaubt, geleitet
durch Bausteueransschreibungen, die Einziehung der Gewölbe ans Ende des 13. Jahrhunderts
verlegen zu sollen. In diesem Falle fällt ihre chronologische Bedeutung für die Chorschranken ganz weg.

Dem sei nun wie ihm wolle, so werden wir uns zur Bestimmung über die Entstehungszeit der fragicien Bildnereien nach freuder Hülfe umsehen missen, nach gleichartigen Werken anderer Orte; mud da brauchen wir nur dem Fingerzeig zu folgen, der uns bereits durch das o. e. grosse Gruofix im nördlichen Querschift der Liebfrauenkirche gegeben ist.

In der That ist die Stylverwandtschaft zwischen den Halberstädter, Wechselburger und Freiberger Arbeiten nicht zu verkeumen; ja auf den ersten Blick könnte man, getäuscht durch die genienischaftliche Benutzung von Motiven antiker Kunst, auf mmittelbare Gemeinschaft und Gleichzeitigkeit schliessen. Bei näherer Vergleichung aber wird man habl genug der Unterschiede inne werden.

Nun wird man sehen, dass die Bildnereien in Wechsellung und an der goldnen Pforte zu Freiberg (Benkunde I. Bildn. p. 4. 13. Il. Bildn. p. 19) eine reichere Planateise, eine entschiedene Kraft dramatischer Darstellung, eine Jeinere Charakteristik, und vor allem einen weit freier, lebendiger und vollkommener entwickelten Formensinu zeigen. Und was von den Figuren gilt, das gilt auch von der Ornamentik, die bei den genannten Arbeiten überall auf dieselle Quelle zurückzuführen sein dürfle, während mit geringerer oder grösserer Kuustausbildung von den gewählten Formen Gelauch gemacht worden.

Danach stellt es sich heraus, dass die Bildnereien der Liebfranenkirche aus jener sächsischen Schule herrorgeaugen sind, welcher wir die Werke von Weelssellung und Freiberg verdanken, dass sie aber früher sind als diese, mithin recht wohl in die Zeit des Kircheubanes, wenigstens in die zweite Halfle des 12. Jahrhunderts fallen können. Diese Annahme wird noch bestätigt durch Vergleichung mit jenen älteren Arbeiten aus Freiberg, die wir Denkmale I. Bildn. p. 13 mitgetheilt haben, denen die Halberstädter im Style näher stehen, ohue doch in Feinbeit des Gefühls und der Formen an sie zu reichen.

Wenn es aber scheinen sollte, als ob die Bildnereien der Liebfrauenkirche bei dieser Vergleichung an ihrem Werthe so viel verlören, dass sie ihre Ansprüche auf künstlerische Bedeutsamkeit aufgeben müssten, so wollen wir durch eine zweite, naheliegende Vergleichung den Schaden gut zu machen suchen.

In dem benachbarten Dorfe Gröningen sind an der Brüstung des Orgelchors Reliefs in stucco angebracht, Christus mit den Aposteln, in Dreiviertel-Lebensgrösse, sichtlich im Styl und aus der Zeit der Bildnereien der Liebfrauenkirche, wie sie denn auch häufig mit denselben als gleichberechtigt angeführt werden. Allein, welch ein Unterschied! Welche Handwerkergefühllosigkeit! Keine Form verstanden oder belebt! Die Falten der Gewänder gleich Stricken, ihre Saume robe Maander! Nirgend der Schatten einer Knustberechtigung!

Der Kunstschmuck der Liehfrauenkirche zu Halberstadt fordert uns noch zu einer be- pinche Frage sondern Betrachtung auf. Indem hier Bildnerei und Malerei in der Frühzeit deutscher Kunst in ausgezeichneter Weise zusammen wirken, muss sich uns die Frage nach der (gemeinsamen oder verschiedenen) Art ihrer Entwickelung aufdrängen. Bekanntlich nannte man sonst alles Alterthüntliche in der deutschen Kunst "byzantinisch." Es gab einen byzantinischen Baustyl, byzantinische Bildnereien und Malereien; ihnen folgte die Gothik in der Baukunst und in Bildnerei und Malerei das "Altdentsche".

Etwas besser ist es geworden: für die Baukunst zunächst ist Licht und Ordnung geschaffen, und wir wissen jetzt ziemlich allgemein, dass es in Deutschland byzantinische Kirchen nicht gibt und nie gegeben hat. Sehr ausführlich hat Schuaase (Geschichte der bildenden Künste IV. 2.) diese byzantinische Frage in Bezug auf Baukunst behandelt und nachgewiesen, wie keinerlei Einfluss von Byzanz auf Deutschland je stattgefunden und stattfinden konnte. Wenn er aber dennoch der Bildnerei und Malerei gegenüber diesen Einfluss zugibt, so hebt er freilich die Wirkung seiner Schlussfolgerung wieder auf. Denn mit dem Hauptgrunde, "dass die Kunst nicht aus dem Volk erwachsen, dass sie in den Handen der Klostergeistlichen gewesen, dass der strengen klösterlichen Ausjeht die strenge byzantinische Knustform besonders entsprochen habe," würde sich ja der byzantinische Einfluss auf die Bankunst so gut als auf Malerei und Bildnerei als nothwendig erweisen lassen. Allein es verhält sich ja gar nicht so. Grade an den Elfenbeinarbeiten aus der Zeit Heinrichs II., die er besonders byzantinisch findet, muss jeder Einfluss byzantinischer Kunst in Abrede gestellt werden. Wir haben einen grossen Theil dieser Dinge mitgetheilt (Denkmale L Bildn. p. 9. 23. II. 1. 5) und eben daran die Spuren eines erwachenden Kunstsinues in Verbindung mit der Benutzung altrömischer und eutschiedenem Ausschluss byzantinischer Kunstweise nachgewiesen. Diess wiederholt sich in vielen Beispielen und wir sehen daran die Grundlagen der stetigen Entwickelung der deutschen Bildnerei, ganz abgesehen von Grösse und Material der Kunstgegenstände.

Die Frage ist demusch eine wesentlich andere, und wenn ich sie hier berühre, ge-

schieht es, weil sie grade in der Liebfrauenkirche zu Halberstudt mit grossen Lettern an die Wand geschriehen ist (oder war). Der Gegensatz, der hier zu Tage tritt, gelst durch die ganze Frühzeit der deutschen Kunst: Malerei und Bildnerei zeigen frühzeitig eigenhümliche, nationale Kräfte, aber in verschiedenartiger Entwickelung; die Malerei bildet die ihrigen aus, indem sie hyzantinischen Vorbilderu folgt; die Bildnerei hältsich für den gleichen Zweck (fast ohne Ausnahme) an die Formen alträmische Kunst. Diese Thatsache gewinnt noch an Beleutung durch die Vereinzelung, in der sie steht. Denn in Italien, das wohl hauptsächlich die Vermittlerin byzantinischer Leber-lieferungen geworden, wie es die Heinath altrömischer Kunst ist, hemerkt man diese darchgehende Scheidung nicht, und die Bildnereien vor Nicola Pissuo, also bis gegen 1230 sind fast due Aussahme in byzantinischerer Weise ansgeführt.

Hat sich bei Vergleichung möglichst vieler Denkmale dentscher Malerei und Bildnerei die hier ausgesprochene Tlatsache festgestellt, so gewinnt dann die "byzaufuische Frage" eine andere Gestalt; und wir müssen erforschen, warum man bei Malereiten hyzantinische Vorbilder, bei Bildnereien die Antike zu Rathe zogt. Sodann: wo fanden die dentschen Küustler jener Frühzeit jene Antiken, an denen sie ihre einflussreichen Studien machen konnten? Zur Erörterung dieser jedenfalls noch offenen Frage dentscher Kunstgeschichte wird uns im Verlaufe unsers Werkes noch mehrfache Gelegenheit geboten werden.

#### PAULUS UND PETRUS IM DOM ZU MAGDEBURG.

S. F. hoch.

Bierzu eine Bildtafel.

Im hohen Chore des Domes zu Magdelung sind an den Pfeilern der Empor (oder des Bischofsganges) gegen das Inmere des Chors sechs übertebensgrosse Statuen angebracht, deren alterthümficher Styl dafür spricht, dass sie schon dem alten Dom angehört liden und als Zierrath und vielleicht besonderer Heiligkeit wegen bei dem Neubau wieder verwendet worden sind. Es sind die Patrone der Kirche, erstlich die kriegerischen: St. Mauritins und St. Inmocentius, die man gewöhnlich, weil sie in Waffentracht und gekrönt abgehildet sind, für die Kaiser Otto I. und Otto II. ausgibt, ohne zu bedenken, dass dem die Heilgeuscheine hinter übren Häuptern widersprechen. Nächst ihnen folgen Johannes der Täufer, Petrus, Panlus und Andreas Gangehich, doch ohne nähere Beziechung).

Es wird sogleich auffallen, dass diese Figuren in dem strengsten Bildsäulen-Styl ausgeführt sind, nach welchem die menschliche Gestalt so wenig ausladet, und ebensowenig von der Senkrechten abweicht, als ein Pfeiler oder eine Säule. Ungeachtet aber dieser engen Begrenzung, und der ziemlich plumpen Ausführung, gibt sich doch in diesen Gestalten ein entschiedener Charakter und auch künstlerisches Gefühl kund. Das letztere können wir wahrnebmen in dem, wenn auch noch nicht sehr klar ausgesprochenen Bedürfniss nach Mannichfaltigkeit der Formen, vornehmlich aber nach einiger Lebendigkeit der Linien, was besonders an den Säumen der Gewänder hervortritt. Auch herrselt in den Liufen und Zügen der Falten durchaus keine Willkür oder Gedankenlosigkeit, wie etwa bei byzantinischen oder byzantinisierenden Arbeiten, sondern alle Theile sind durchdacht und deutlich ausgedrückt; obschon die Charaktere der Köpfe lebhaft au byzantinische Vorbilder erinnern. In der That aber schliesst sich die Kunstform, wie rob sie auch noch erscheint, an die antikisierenden Arbeiten ans der Mitte des 12. Jahrhunderts an, in welcher Zeit, wenn nicht früher, auch diese Statuen wahrscheinlich gefertigt worden sind. Auffallend vernachlässiget sind die Köpfe, und man sieht, dass der Künstler sich hierbei mehr auf Farbe und Pinsel, als auf den Meissel verlassen hat. Denn deutliche Spuren zeigen, dass diese Figuren ehedem bemalt gewesen.

Statt des Fussgestells hat jeder der Heiligen eine kleine zusammengedrückte gekrönte festalt unter sich, davom es nicht leicht sein dürfle, die richtige Erklärung zu geben. In E. Fastrus: Ornaus 4. deuterte Kunst. V. den beiden Figürchen bei Paulus und Petrus lat man Nero erhiekt, der sie hat hinrichten lassen, Johannes soll auf Herodes stehen u. s. f., bei welcher Erklärung die Ottonen wieder auftreten als Sieger über Bereugar und einen Sarazenenfürst. Wir werden nus vor allem erinnern müssen, dass der Gedanke dieser Anordnung üfter bei Bildnereien der altsächsischen Schule vorkomut, so an der goldnen Pforte zu Freiberg, am Grucitix in Wechtselburg, im Dem zu Halbersädt u. s. w., und dass die zum Fussgestell dienenden Figuren dort immer eine allegorische Bedeutung batten. Möglich dass hier weltliche oder heidnische Mächte, möglich auch, dass Sünden gemeint seien, über welche die Verkündiger des Evangeliums den Sieg davon gefragen.

Noch ist bei diesen Bilduereien eine architektonische Zugabe beachtenswerth, welche in dieser einfachen Form nicht zum zweiten Male vorkommen michte, die aber die Veranlassung zu überaus reicher Gestaltung in gothischem Styl geworden ist. Das ist der hier ein Regeuschirm über den Figuren ausgespannte Baldachin, der aber mit den Säulenanitäten gewiss erst in die Zeit des Dombaues zu Anfang des 13. Jahrlunderts gehört.

# ZWEI EHRNE GRABPLATTEN AUSDEMDOMZUMAGDEBURG.

6 F. 101/2 Z. breit und 8 F. boch.

Hierzu eine Bildtafel.

Im Dom zu Magdeburg, an den Eckpfeilern des Chorumganges, sind zwei ehrne Grabptatten befestigt, welche die Zeichen eines ziemlich hohen Alterthums an sich tragen und bestimmt sind das Andenken an zwei geistliche Hirten der Diöcese lebendig zu erhalten. Leider felht beiden die Bezeichnung des Namens und des Todesjahres, so dass man an die Kunstform und Technik als Bestimmungsmittel gewiesen ist. Danach stellt sich zunächst die erste Cur Linken auf museer Tafel) als die ältere, die andere, um mehr als hundert Jahre jünger heraus. Beide aber sind offenbar älter als der jetzige Dom und mithin wahrscheinlich aus dem alten in den neuen herübergenommen.

Die erste Figur würde mit ihrer höchst munienhaften Erscheinung kannt hier in Betracht zu ziehen sein, wenn nicht doch aus der ganzen Composition, den Verhältnissen und dem Ornament ein künstlerischer Sinn spräche und wenn nicht die Ausführung auf eine Werkstatt hinwiese, in welcher der Erzguss und die Ciselierung mit grosser Vollkommenheit gehandhabt worden. Die Formen freilich sind sehr unvollkommen und ohne Rücksprache mit der Natur gemacht (das Ohr z. B. ist eine Muschel mit zwei parallelen Räudern). Die Figur ist sehr stark Relief, der Kopf tritt fast ganz frei vor, ehenso die rechte Hand, der Bischofstab, dessen Spirale durch gegossene Klammern mit der Brust in Verbindung und damit vor dem Abbrechen geschützt ist. Die Form des Gefältes ist bei dem Unterkleid in strenge und gleichmässige, architektonisché Normen gebannt; bei dem Messgewand aber nur durch parallele Linien eingraviert. Ebenso sind die Verzierungen sammt und sonders mit dem Grabstichel eingearbeitet. Diese selbst aber unterscheiden sich wesentlich von Stickereien der Art, indem hier, statt der üblichen Heiligen, Drachen, Löwen und Bestien ähnlicher Art mit allerhand Kreuzblumen den bischöflichen Ornat decken. Von besonderer Merkwürdigkeit ist eine kleine weibliche Figur, welcher der Bischof seinen Hirtenstab in den Nacken setzt, "zum Zeichen seiner Keuschheit", wie man sagt-

Mit Uchergehung der verschiedenen Vernuthungen über die dargestellte Person, in der man gewöhnlich den ersten Erchischof Adalbert, gest XII. Kal. Jun. 981, zu sehen glaubt, halte ich mich an die Inschrift über dem Haupte des Bischofs, ob sie vielleicht als Wegweiser dienen möge. "Octava decima Februi redeunte Calenda Quem Deus ascivit presul venerandus obivit." Dieser ehrwürdige Kirchenfürst, den Gott zu sich aufgenommen, muss also im Monat Februar gestorben sein.

E. Fonerun's Denkmale d. deutschen Kones. V.

Bildnere),

In Betreff der Bischöfe von Magdeburg findet sich nun bei Ditmar Merseh, Chron. V. die Noliz, dass Gistlerins, früher Bischof zu Mersehurg, seit 981 zugleich Erzbischof von Magdeburg, von Kaiser Heinrich II. wiederbolentlich aufgefordert, das Bisthum Merseburg abzugeben, einige Tage Aufschub erbeten, aber eben in diesen Tagen, und zwar "VIII. Kal. Febr." gestorben sei.

Da num unter seinen Nachfolgern leiner im Februar gestorben, das Kunstwerk ausserdem auf die Frühzeit des 11. Jahrhunderts (vergl. die Thüren von Hildesheim, Denkm. IV.
Bildin, p. 3) binweist, so zweitle ich nicht, dass die Grabplatte dem Erzbischof Gisifer gewidnet ist, wenn auch die Zeithestimmung bei Dituar (durch ein leichtungliches Versehen) von
jener Inschrift der Phatte um zehn Tage sich anterscheidet. Hierin bestärkt mich noch ein
zweiter Umstand. Gisiferius wird (von Ditunar) als ein sehr habgieriger und geiziger Mann
geschildert, der sogar das Bisthum Merseburg, das er, wie erwähut, früher verwaltet, uieht
ans der Hand liess, als er Erzbischof von Magdeburg geworden. Nun hatte er von einer
Frau Berchta, aus dem münsterschen Hause Burchmest erlangt, dass sie das Erzstift Magdeburg zum Erhen ihres Vermögens gemacht. Ihre Tochter aber Berchtheyda verweigerte
Herausgabe der Güter. Der Erzbischof klagte bei Kaiser Otto III. und dieser entschied 989
unter Mitwirkung der Erzbischofe von Mainz und Paderborn zu Gisiler's Gunsten.\* Damit
wäre zugleich die unter den Krummunstab gedrückte weitliche Figur erklärt und die Eutstelungszeit der Platte wirklich festgestellt.

Die zweite Grahpatte nacht weniger Schwierigkeiten. Sie gilt für die des kriegerischen Erzhischofs Friedrich, welcher von 1142—1152 regierte. Damit stimmt die sehon um vieles freiere Ilaltung der Gestalt, das Eingehen auf die Natur bei den Formen, und selbst schon bei der Bewegung, z. B. der Finger, das Geingeorgene, der Antike nachgebildete Gefälte und ein Wechsel und Gegensatz in den Linien, wie wir diess an den Apostellignren in Halberstalt wahrgenommen haben. Auch sind die Formen sammtlich gut verstanden und sehr fleissig und gewissenhaft durchgebildet. Die Technik ist sorgfältig, aber nicht von der Spiegelglatte der ältern Tafel. In dem vertieften Rahmen war die Inschrift, wie es scheint, mit Bachstaben eingesetzl, davon nur noch ein Rest von DOMINUS siehtbar ist.

<sup>\*</sup> Der Kaiserliche Bescheid steht abgedruckt bei Mangres. Appendix ad antiquitates Brunsvicenses p. 199.

### KAISER OTTO I. UND EDITHA IM DOM ZU MAGDEBURG.

3 1,2 F. hoch.

Hierzu eine Bildtafel.

Magdeburg hat sich die Verherrlichung seines kaiserlichen Schutzherrn sehr angelegen sein lassen. Ifat es doch von allen deutschen Stöden allein ein kaiserliches Standbild, ehen seines, auf offenem Markte anfgestellt! Da er der Gründer des dortigen Domes ist, so kann es nicht überrsschen, dass der Eifer der Verchrung hier besonders hervorgetreten. Ausser den in den vorigen Biältern bereits besprochenen Erimerungen an den grossen Kaiser und seinem Grabmal im hohen Chor, bewalntt der Dom ein sehr merkwürdiges Bildwerk von Stein als den Kaiser und seine Genablin Editian vorsellt, und von dem wir hier eine Abbildung geben. Eingeschlossen von einer sehr eigenthümlichen, halb gothischen, halb maurischen, achteckigen Capelle von weissen Sandsteinplatten, aufgestellt auf einem Untersatz in Form eines Alters, stand das Denkmal ehedem am Kauzelpfeiler im Mittelschiff; ist aber seit einiger Zeit in die erste nördliche Capelle des Chorumganges versetzt worden.

Das koiserliche Ebepaar sitzt auf einem Doppetturon; die Kaiserin hat den Ehrenplatz inne. Beide, Kaiser und Kaiserin, sind — ohne sich anzublicken — sanft gegen einunder geneigt; in Beider Bewegung herrscht die grösste Uebereinstimmung. Beide sehen
gerad aus, genan in der Richtung von Körper und Beinen; Beider Armgelenke und Hände
liegen in derselhen Horizontale; sie hält mit der Rechten ein Mess- oder Evangelienbuch, en
eine Platte mit goldenen Kugeln, unfeldhar Andeutungen der dem Stift gemachten Geschnete.
Ein Unterschied besteht zwischen Beiden darin, dass der Kaiser in seiner Linken das (jetzt
abgebrochene) Seepter, die Kaiserin nur einen Knäuel ihres Mantels hält. Auch in der Bekleidung machen sich kleine Unterschiede bemerklich, des Kaisers Mantel offnet sich frei und
leicht und beieckt das Unterkleid nur wenig; die Kaiserin ist fast ganz in den Mantel gehällt; des Kaisers Krone ist durch den byzantinischen Bügel ausgezeichnet und ihre Edelsteinesind anders geordnet, als bei der Kaiserin; auch in den Mantelschlössern besteht eine leichte
Verschiedenlich

St I and Anordnung haben etwas Grossartiges: Mâchtige Gesichtformen nach Art der Antike, lang herafdliessendes Haar, breite Gewandinassen, wenig Brüche, grosse Züge, einfache und doch ledehte Motive und dabei die vielfach bewegten Linien der Gewandsäume. In

E. Fernta's Deukmaje d, dentuchen Kupet, V.

Bildeere

Betreff der Charakteristik scheint sich der Künstler an eine Ueberlieferung (vielleicht durch Minzen) gehalten zu haben; wenigstens finden wir die Hamptzüge von Beiden bei späteren Denkmalen innner wieder. Der Ausdruck bei Beiden ist heitere Würde, die bei ihm durch die erhobenen Augenbrauen und den mehr geöffneten Mund noch einen Zusatz von Herrscher-Ernst bekommt.

Wenden wir unn unsere Aufmerksamkeit auf das künstlerische Machwerk, so begegnen wir harten Widersprüchen. Auffassung, Composition, Anordnung der Gewänder, Durchhiblung im Einzelnen zeigen ums einen ausgezeichneten Künstler in bereits vorgeschrittener Zeit der Kunst; die Proportionen der Figuren im Ganzen, wie der einzelnen Theile, z. B. der linken Hand der Kaiserin, lassen auf kein begabtes Auge, auf kein strenges Studium schliessen, während offenbar einzelne Theile, wie gerade die Hände, oder die Gewänder auf das Sorg-fältigste nach der Natur modellirt sind.

Diess führt uns zu der Vermuthung, dass der Künstler einer bereits glücklich entwickelten Zeit angelöre, selbst aber noch nicht volle Sicherheit in wesenlichen Dingen seines Berufes erlaugt haltte. Die Formen und Motive entsprechen im Allgemeinen dem Anfang oder der ersten Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts, so dass das Werk leicht in den ersten Zeiten des Domlaues entstanden sein kann.

Thron und Figuren waren ganz bemalt und theilweise vergoldet, davon noch einzelne Spuren sichtbar sind.

Ob der Altar, auf welchem die Gruppe steht, ursprünglich diese Bestimmung hatte; noch mehr, ob die höchst sonderbar gestallete Capelle ihr von allem Anfang an als Umfriedung gedient hat? darüber gibt es weder Nachrichten, noch auch nur einigermässen begründete Vernunfungen.

#### DIPTYCHON VON ELFENBEIN AUS DER SAMMLUNG WALLERSTEIN.

Mit einer Bildtafel.

(Grösse des Originals.)

Die Bildungsgeschichte der Sprache in der Kunst, d. i. ihrer Formen, hat einen besondern Reiz, indem dabei die Kunst als eine vom Individuum unabhängige, selbständige senscheinung uns entgegentrit, welcher der Künstler, in der Meinung sie hervorzubringen, unbewusst, aber auch unbedingt folgt. Die Quelle der Formengebung ist ein ursprünglicher Formensinu in einem Volk, der sich aus sich, oder aus einer andern Kuustform, oder nach der Natur, (oder nach allen zusammen) entwickeln kann. Die ältere deutsche Bildnerei hat im 13. Jahrhundert einen eigenthämlichen, kräftigen Formensinn bethätigt, der — wie wir an vielen Beispielen erkannt haben — seine erste Nahrung mittelbar oder unmittelhar von antiken Vorbildern muss genommen haben. Diese ersten Auknüpfungspunkte sind für uns ums oanzichender, als sie grossentheiß noch verdeckt sind und wir wohl mannichfache Versuche der deutschen Kunst, nicht aber die Vorbilder kennen, an welche sie sich bei ihren ersten Auftreten gehalten. Diess wird es rechtfertigen, dass wir mit besondrer Vorliebe die Deukmale jeuer ersten Kunstregungen in Deutschland heachten, welche mehr den historischen sie den äßtelbschen Sinn unser Leser beschäftiern.

Den bisherigen Forschungen nach hildete die Bildhauerschule zu Bamberg zur Zeit Kasier Heinrichs II. den Hauptmittelpunkt für die damalige Kunstthätigkeit in Deutschland; mid ihr gehört angenscheinlich auch das Ellenbein-Diptychon an, das wir bier in Abhildung mittleilen und das mit der Kunstsammlung des Fürsten L. Wallerstein neuerdings nach England gekommen. Seine früheren Wege sind sehwer aufzufinden; doch soll es in Spanien gewesen sein. (Zur Vergleichung dienen vornehmlich die Blätter Denkmale etc. II. Bildnerei p. 1 und p. 26.)

Gegenwärtige Elfenbeintafel ist in drei Felder über einauder getheilt, deren jedes ein breiter Abauthusblätter-Rahmen einfasst. In den Feldern sind in zientlich hohem Relief Ereignisse aus dem Leben Jesu dargestellt, bei deren Auswahl die Absicht mässgebend gewesen zu sein scheint, die Bedeutung und Macht Christi in überraschender Steigerung hervorzuheben. Zuerst sehen wir ihn als Jüngling unter den Schriftgelehrten im Tempel, die sich über seine umfassende Einsicht in die beiligen Schriften verwundern; dann bei seiner ersten Wunderthat auf der Hochzeit zu Canna, die er im Beisein und zum Erstaumen seiner Mutter ausführt; endlich als den Mächtigen, den Herrn auch über den Tod, der den verstorbenen und begrabenen Lazarns ins Leben zurückrußt. Anordnung und Darstellung erinnern sehr an altebristlich-römische Sarkophage. Der Ranm ist verständig benutzt; die Figuren stellen sich klar

E. Fouvren's Denkmole d deutschen Kunst, V.

160 America

gesondert dem Ange dar, und wo es an Platz feldte zu voller Entwickelung grösserer Gestalten, wie bei der Hochzeitufel, half sieb der Künstler in aller Linschuld mit kleineren. Es Forlert die Klarteit, dass die Figuren sich grossentheits ganz, und ohne einander zu unterbrechen, darstellen und dass die Köpfe ungefahr in derselben Höhe sich befinden, es wird aber zugleich durch unannichfache Gruppierung derselben, sowie durch die Abwechslung von stelenden und sitzenden Figuren Einformigkeit vermieden.

Mit sehr einfachen, aber leichtverständlichen Mitteln ist die beslochtigte Handlung ausgestrückt. Man erkeunt die besorgte Frage der Mutter an den Sohn, des Vaters Aengstlichkeit; des Sohnes Autwort in der Hindentung auf die Allen nehen ihm, sowie deren rege
Theilnahme für den Jängling, die Erstamnen und ihre stillen Gedanken über ihn. Im zweiten Bilde ist ein Verlanf der Handlung vergegenwärtigt: der Bräntigam an der Tafel wendet
ten Bida ist ein Verlanf der Handlung vergegenwärtigt: der Bräntigam an der Tafel wendet
sich auf Maria mit der Nachricht, dass der Wein zu Ende, sie theilt diese ihrem Sohne unit,
der seinerseits sie auf die bereits mit dem Wunderwein gefüllten Gefässe aufmerksam
unacht, aus denen der Schenke schon die Kanne gefüllt, aus der er die Gäste bedient. Wie
Christus, nach altchristlich-römischer Weise, die Schriftvolle hält, so hat er sie auch auf den
letzten Bilde, wo er dem ans der Grabkammer getretenen Lazarus segnend gegenüber steht,
begleitet von finit seiner Apostel, die mit der gespanntesten Aufmerksamkeit ihre Augen auf
den Wiederrweckten gerieldet halten, der dem Heiland demitfülg seinen Dank darbrüget.

Bemerkenswerth ist, dass diese Compositionen nicht auf ährern Traditionen fussen — wie wir diess in der italienischen Knust finden, wo bis auf Giotto und Duccio — und selbst von Beiden noch — altbyzantinische Ueberlieferungen neu bearbeitet wurden. Her ist der Künstler zugleich der Erfinder, und wie unbeholfen und noiv er auch sieh zeigt, die Aulage zu dramatischer Darstellung ist bei ibm doch nuverkennbar.

Von Formen und Verhältnissen des menschlichen Körpers dämmert kann eine erste Vorstellung in ihm, dagegen hat er sich von den Formen des Gefaltes klare Bechenschaft gegeben. Hier tritt auch der Styl, und seine Nachhildung unch spatrömischen Mustern am deutlichsten an den Tag. Die Art, wie der Mantel bald über die rechte, hald über die linke Schulter, hald über beide gelegt ist, wie er aufgenommen wird oder herablängt, die Art der Züge, wodarch Gestalt und Bewegung möglichst deutlich ausgesprochen werden, die euge und lauggezogenen Falten könnten, mit allem was zur eigentlichen Sprache der Knust gehört, an altehristlichen Sarkoplagen in Rom wiedergefunden werden. Dem selbst die kurzen Figuren charakterisien die abendländisch Knust gegenüber den lauggestreckten Beiligen der Byzuntiner.

Von grosser Schünlicht und Vollkommenheit ist das, ebenfalls der Autike machgebildere, Blätter-Ornament, voll Kenntniss der architektonischen Formengesetze, geistreich verschlungen und mit grosser Geschicklichkeit ausgearbeitet. Ueberhaupt ist das Elfenbeim mit grosser Gewandtheit bearbeitet, so dass durch starke Einschnitte, Vertiefungen und Unterarbeitungen eine sehr bestimmte Sonderung der Gestalten und Formen von einander und durch die mannichfielen Schlagschatten eine grosse Lebendigkeit im Gesammetindruck erreicht ist.

#### STATUEN DER STIFTER DES DOMES ZU NAUMBURG.

Mit zwei Bildtafeln.

61 , F. h.

În der Beschreibung des Domes von Naumburg (Denkunde etc. Bd. IV. Bauk. p. 11) wurde auf die Ausschmickung und Bedeutung hingewiesen, welche der westliche Chor durch seine Bildnere ierhalten, durch die Statend der Süffer und Förderer des Kürcheulsaues, die ihn zu einer Ehrengedächtnisshalle für zie machen. Diese Statuen sind für die Geschichte der deutschen Kuust von ganz besonderem Werth, nicht nur wegen der eigenthümlichen Schönheit des Syls und Vorziglichkeit der Arbeit, sondern auch weil sich die Zeit ihrer Anfertigung nabezu mit Bestimuntheit angeben lässt nud damit ein Höbe- und Wendepunkt der Entwicklung der deutschen Bilduerei bezeichnet wird, auf welchen nur wenige Werke gefunden werden.

Der hieher gelörigen Statuen sind zehn, welche derart an die acht Pfeiler des Westchors vertheilt sind, dass an den beiden Pfeilern neben deu Aufgingen zum Altarraum je
zwei Statuen stehen, an jedem der andern Pfeiler aher nur eine (s. den Grundriss, Band IV.
Taf. 1). Ausserdem befindet sich noch eine weihliche Statue an der Wand zwischen zwei
vordern Pfeilern, unterscheidet sich aber wesentlich im Styl von den andern, so dass sie erst
später hinzugefügt erscheiat. Ohne diese sind es drei weibliche und sieben männliche Gestalten, Bildnisse fürstlicher Personen, deren Namen zum Theil ihnen beigefügt sind. Mit
Häller dieser Namen und einer schriftlichen Urkunde aus der Zeit der Erbanung des Chors
war es möglich, auch die übrigen hier verewigten Personen namhaft zu machen.

Die hier bezeichnete Erkunde ist ein "offener Berief" des Bischofs Dietrich zu Naumburg vom Jahre 1249, in welchem er die Absicht, den Bau der Domkirche zu vollenden, antendigt unt der midden Beitrigen auffordert, und der sich im dortigen Dom-Archiv befindet. In diesem Briefe führt der Bischof die Namen der ersten Gründer der Domkirche auf, und zwar: "Hermannus marchio, Regelyndis marchionissa, Eckehardus marchio, Uta marchionissa, Syzzo comes, Cunradus comes, Wilhelmus comes, Gepa connitissa, Bercha comitissa, Theodoricus comes, Gerburch comitissa, Die beiden Erstgenannten Hermann und Eckehard, stammen von Gundar, Markgraf in Nordthuringen; alle fübrigen aus dem Hause Wettin (dem Stammhaus der königt, sächsischen Familie), welchem anch Bischof Dietrich, der Sohn Markgraf Dietrichs des Bedrängten, angehörte, so dass man wohl seine fromme Kunstliebe mit dem Wunsch von ihm in Verbindung bringen kann, seinen erlauchten Vorfahren in einer Almenhalle ein ehrenvolles Gedächtniss zu stiften. Zwar haben nicht alle von Bischof Dietrich Genaunten eine Stelle darin gefünden, dafür aber sind noch zwei andere hinzugefügt, davon

Einer, Dietmar, von Hermann Billung von Sachsen stammt, der andre, Thimo, noch dem Hanse Wettin angehört.

Durch beigeschriebene Namen sind kenntlich gemacht Thiamo, der Stammvaler der sächsisch-meissnischen Fürsten, "welcher der Kürche sieben Dörfer geschenk", um, wie die Sege gelt, die Schuld eines verübten Mordes zu büssen; Eckehard II. Markgraf, gest. 1046; Conrad, ein Bruder Thimo's; Dietmar, mit dem Zusatz "occisus", weil er, des Hochveratts verdichtig, im Zweikampf, wezu ihn der Kaiser verurtheilte, fiet (1048); Sizzo, ein Bruder des Bischofs Hildewardt, unter welchem die Verlegung des Bisthams von Zeitz nach Namburg zu Stande kam; Wilhelm, Graf von Camburg aus dem Hanse Wettin, der um 1078 lebte. — Ohne beigeschriebene Namen sind: Markgräfin Uta neben Eckehard, und au dem Pfeiler ihnen gegenüber, Eckehards älterer Bruder Hermann mit seiner Gemahlin, Relegin de, einer poluischen Fürstentochter. Hermann und Eckehard nehmen die Hauphplätze in der Ahnenhalte ein, auch laben sie allein ihre Franen zur Seite; der Grund dieser Auszeichnung ist unfehlbar, weil sie (wie man aus der Bulle Papst Johanns XX. mid noch niehr aus der Urkunde Kaiser Heinrichs III.\* ersieht), die Verlegung des Stiffs nach Namiburg vornebulich betrieben und demselhen ausser der Stadt Namiburg, die zu ihren höringischem Erfgütern gehörte, bedeutende Guter zugeeignet, da sie beide kinderlos geblieben.

Ferner: Bertha, Gemahlin Gero's, des Bruders von Thimo, und Mutter Wilhelms von Camburg; endlich Dietrich III., des letztern älterer Bruder. Für die weibliche Gestalt späteren Styls sind drei Franen mit dem Namen Adelheid zur Verfügung, von denen die Tochter der Schwanhilde (und Dietrichs II.), der Schwester Hermanns und Eckelards, wegen der nonnenhaften Tracht au meisten für sich hat, da sie Achlissin von Gernrode war.

Von diesen elf mehr als in Lebensgrösse ausgeführten Statuen haben wir die beiden Paare ausgewählt, welche der Aurotung zufolge vor den andern sich auszeichnen, und an denen zugleich die charakteristischen Merkmale dieser ganzen Kunstschöpfung vollständig und deutlich wahrzunehmen sind.

Der Künstler scheint sich seiner Aufgabe kler bewinst gewesen zu sein, Bildnissstatuen von mommentaler Bedeutung herzustellen. Jede Statue hat deutlich ausgesprochene individuelle Charakterüge, ja man glault, einzelnen Personen ihre Erlebnisse aussehen zu können; und doch zeichnet sie alle ein gleichmässiges Gepräge, man möchte sagen, eine Familien-Gemeinschaft aus. Mannichfaltig und lebendig sind Haltung und Bewegung jeder Figur, und dennoch hoben sie alle jene mässvolle Ruhe, die sie als Theile der Architektur erscheinen lässt. Wäffen und Trechten gehören einer ganz bestimmten Zeit an (der Mitte des 12. Jahrh.), und doch sind sie mit so viel Freiheit behandelt, dass man die Selbständigkeit des künstlerischen Geschmacks überall durechfühlt. Die Manner sind fast alle barhaupt und bartlos, tragen lange Kleider his an die Knüchel, darüber einen Mantel oder auch einen ärmellosen Ueberrock; Schild und Schwert als Waffen. Die Schilde sind dreierkäg, oben bröt, nuten spitz, mit abgerundeten Schenkeln;

<sup>.</sup> Diese s. hei C. P. Lersus, über das Alterthum und die Stifter des Domes zu Naumburg p. 11 ff.

die Mittelfläche mit arabeskenartigen Blumen bemalt (nur Sizzo hat einen Löwen), von einem breiten Bande eingefasst, in welchem die Namen der Träger eingeschrieben sind (oder waren).

Im Ausdruck erreicht der Künstler einen hohen Grad von Bestimmtheit: Wenn Graf Dietmar dargestellt ist, wie er mit emporhlickenden Augen das Schwert zieht, so hat der Künstler gewiss aussprechen wollen, dass er mit gutem Gewissen den Zweikampf, in dem er getödtet wurde, augenommeu. Sizzo hat eine ziemlich drohende Haltung, Wilhelm von Camburg scheint die Sanflmuth selbst zu sein.

Am auffällendsten ist der Gegensatz der beiden Frauen der Hauptgruppen (s. die Bildtafeln!). Während Relegiüde im ganzen Gesicht mit fast eroberungslustigen Blicken lächelt, hällt Uta sich in ernste Betrachtung, welche ihr Gatte zu theilen scheint, unbekümmert um den samfteren Eckelaard, dessen Augen den Himmel bei der schönen Polin zu suchen scheinen. Im Munde des Volks werden sie als die "hachende" und die "weinende Brant" unterschieden; aus ihren Leben ist nichts bekannt, was zu der Auffassung des Künstlers Veranlassung gegeben haben kann; es sei denn, dass die Bevorzugung des Erstgebornen die Gattin des jüngern Bruders zum Nachdenken gebracht.

Die Frauen (Beleginde, Uta, Bertho) haben lange, blousenartige Kleider, die bis an den Ilals reichen, und in der Taille gegürtet oder auch nicht gegürtet sind; dazu einen langen Mantel, mit einem kurzen, umgeschlagenen Kragen; am Hals zusammengehalten durch ein Band, das an der einen Seite durchgezogen mit einer Schliesse befestigt ist. Kinn und Wangen sind von einem knappanliegenden Tuch umgeben, eine Mütze mit einer Krone bedeck den Kopf; Haare sind nicht sichtbar. Au der Brust tragen fast Alle, Männer und Frauen, eine mit Perfen und Edelsteinen verzierte Broche.

An den Figuren ist kein auffallender Fehler gegen die Verhältnisse; auch ist die Bewegning der meuschlichen Gestalt fast durchweg riebtig verstanden und nebst den bezeichnenden Rubepunkten (Hifte, Knie, Ellenbogen etc.) mit und ohne Hilfe der Gewandung gut ausgedrückt. Nur der Schwerpunkt ist zuweilen verfehlt, was wohl weniger nur Rechnung der Unkeinntniss des Künstlers, als des beengten Standpunktes vor der Säule zu setzen ist. Grosses Verständniss zeigt sich in den Formen der Köpfe nud auch der Hände, an denen überdliess die feine mit mannichfaltige Bewegung auffällt. Sehr viel Geschiek und Geschmack bewährt der Künstler in der Gewandung, die er auf mannichfache Weise anordnet, indem er den Mautel hald auf einer Seite haug heralbängen, von der andera auch und zusammennehmen lässt, ihn über die linke Schulter in Falten legt, oder von beiden Seiten unch der Mitte zusammenzieht; oder auch ausstruckvoll zur Verhüllung eines Armes benntzt. Die Formen des Gefaltes sellats sind weler weich geschwungen, noch schart gebrechen, nicht nuch der Weise der Antike eing anliegend und lang gezogen, noch bauschig und breit den Körper versteckend; soudern von anspruchdoser, nur durch Schönbeitsinn kaum merkbar modificierters Natürlichkeit.

Die Statuen haben Consolen unter sich, die eigentlich nur Ringe sind an den Halbsäulen oder Gewölbträgern, vor denen sie in einer Höhe von 12-15 F. vom Boden steben: über sich aber Baldachine, in der Form von kirchlichen oder klösterlichen Gebäudemodellen, getragen von einem Gewölbe mit offenen Bogen und Fialen in frühgdnischen Styl. Die Statuen sowohl, als auch diese Baldachine sind mit den Werkstücken der Gewölbträger, vor denen sie vortreten, aus dem Ganzen gearheitet, was eine grosse technische Geschicklichkeit voraussetzt, wie die gute Zeichnung und der durchgebildete Styl der Figuren auf eine seit Langen thätige, durch könstlerische Traditionen allmählich entwickelte Bildhauerschule hinweisen. Es ist desshalb von Werth, dass wir ihr Alter mit zientlicher Sicherheit bestimmen können.

Der ehen erwähnte Umstand, dass die Statuen aus Einem Stück mit den Gewölbträgern, und, wie man deutlich sieht, nicht später eingesetzt sind, genügt, um uns zu verzewissern, dass sie gleichzeitig mit dem Westchor, also etwa um 1250 entstanden sind. Vergleichen wir nun damit andere ausgezeichnete Werke der sächsischen Schule, z. B. die Statuen der goldenen Pforte zu Freiberg (Deukmale Bd. L.), so sehen wir den Zusammenhang damit sowohl, als den Fortschritt über sie hinaus. Der antike Formensinn, wie er sich in den ersten bedentenden Aeusserungen deutscher Bildnerei kund gegeben, war dort bereits von neuen, eigenthünglich nationalen Elementen modificiert, ohne doch das antike Georäge aufgegeben zu haben; hier ist davon nichts mehr übrig, als der Sinn für Mass und Schönheit; Formen und Anordnung gehören durchaus einer neuen, selbständigen Kunst, die sich aber noch wesentlich von den Leistungen des 14. und 15. Jahrhunderts unterscheidet. Sehen wir uns nach Werken mit, die mit ihnen im Styl wie in den Graden kunstlerischer Ausbildung übereinstimmen, so sind bis jetzt nur die Statuen am südöstlichen Portal des Bamberger Domes zu neunen, von denen wir früher (Denkmale etc. III. Bildnerei p. 17) einige mitgetheilt, und die möglicher Weise aus derselben Werkstatt hervorgegangen. Wollte man aber, wie früher geschehen, über die Alpen gehen, um die Erklärung für die Vortrefflichkeit unserer Statuen zu finden, so würde man sehen, dass die italienischen Bijhauer zu Aufaug des 13. Jahrhunderts weit hinter den deutschen zurück waren, und dass ihr vorzüglichster Meister, Niccola Pisano, um 1260 in einem der Antike mit äugstlicher Gewissenhaftigkeit nachgealiniten Style arbeitete.

Die Statuen des Naumburger Doms waren bunt bemalt, fredlich nicht zu ihrem Vortheil, da die Formenbestimmtheit darunter leidet, während allerdings bei Einzelnen wie bei der lachenden Brant — der Schein der Lebendigkeit, namentlich mit Beihülfe der Abendsonnenstrahlen, bis zur Täuschung gesteigert wird.





OH A DMALL LISH ALGRED DIE MARKETA

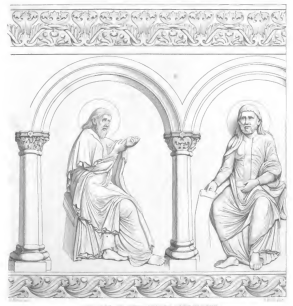


MAISER DTTD DER SAUSCE









Participate of the Participation of the Participati



BIAGETA WITH TURNETTE THE THE THEFT FREED WHEN IN FREIGHT



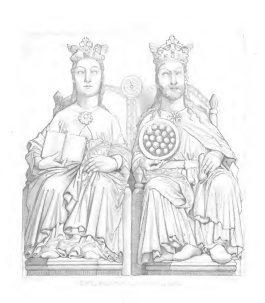


Office Booking





EERRE GRANTATTEE





ELFEWEERWIRELIEF

desi



STATTEN DER STUPTER

10 1



### DRITTE ABTHEILUNG.

## MALEREI.

#### EIN TEPPICH

#### AUS DEM FUNFZEHNTEN JAHRHUNDERT.

5 F. 71/2 Z. br., 4 F. 5 Z. hech.

Mit einer Bildtafel.

Gleich der Glasmalerei bezeichnet die Teppichwirkerei eine Stelle, an welcher das Haudwerk die Ausführung von Kunstschöpfungen unternommen; und was auch dahei an Feinheit der Zeichnung verloren gehen mochte, - es sind uns doch auf diesem Wege viel kostbare Compositionen bedeutender Meister erhalten, von denen wir ausserdem kaum Kunde haben würden. Am frühesten scheint die Kirche von solchen Teppichen Gebrauch gemacht zu haben, zur Bekleidung der innern Wände der Chorschranken, oder bei besonders festlichen Gelegenheiten zur Ausschunückung des Kirchenschiffs, wo sie dann, eine Art Wand zu bilden, zwischen den Säulen ausgespannt wurden. Einen der ältesten kirchlichen Teppiche sieht man in dem Municipalpalast zu Genua. Er enthält Darstellungen aus dem Leben und Sterben des II. Stephanus und scheint eine orientalische (byzantinische) Arbeit aus dem 11. Jahrhundert. Sehr früh aber hat man auch angefangen, in den Wohnungen der Grossen die Wände mit Teppichen zu bekleiden, und hier haben vornehmlich Jagd - und Liebesgeschichten reichen Stoff für Darstellungen geboten, welche in culturhistorischer Beziehung von grossem Werthe sind. Derlei Teppiche finden sich noch viele aus dem 14. Jahrhundert und natürlich aus spätrer Zeit. Aber auch Kriegsthaten sind beliebte Gegenstände für Teppiche, zumal wenn diese zur Ausschmückung von Feldlagerzelten bestimmt waren. Die kostbarsten Teppiche der Art sind vielleicht diejenigen mit den Kriegsthaten Julius Caesar's, welche das Zelt Karl's des Kühnen von Burgund schmückten und welche, als Siegestrophie der Schlacht von Grandson 1477, noch beut in Bern aufbewahret und mit Stolz gezeigt werden. Wie diese unverkennbar auf niederdeutsche Künstlerhände und Werkstätten zurückweisen, so ergibt sich, dass die vorzüglichsten Arbeiten dieser Gattung, wo sie sich auch finden, von dorther stammen, sei's, dass sie in den Niederlanden bestellt, oder als Geschenke von dort gekommen waren.

Besonders reich an kostharen Teppichen aus Arras und andern brabantischen Stüdten war Rom, und deren Vorzüglichkeit war sicher die Veranlassung zu der Bestellung jener Tapeten, für welche Rafnel die Cartons geliefert. Vor dreissig bis vierzig Jahren sah una bei offentlichen Festen in St. Peter viele jener altdeutschen Teppiche ans dem 15. Jahrb. ausgestellt, und ihr Worth ward wenigstens von unsern Künstlern erkannt und gepriesen. Die römische Kirche ist andere Meinung gewesen; die Teppiche sind verschwunden und — wie mir in Rom gesagt wurde — aus Missachtung zu Grunde gegangen.

Um so freudiger war ich überrascht, als ich in der Sacristei von S. Pietro in viacoli in Rom einen dieser Teppiche und zwar wohl verwahrt und wohl erhalten faud. Ich theile ihn lier in Abbildung mit.

E. Fonsten's Donkmale d. deutschen Kunst. V.

Maleres.

Auf einem reich mit bunten Blumen besäeten Wiesengrunde sitzt die heilige Jungfrau in einem Throusessel. Ein mit Perlen besetzter Schleier bedeckt ihr Hampt, dessen aufgelöstes Haar über Brust und Schultern beralwallt. Sie ist in ein rosenfarbnes Unterkleid umt in einen weiten blanen Mantel mit gestickter Bordüre gekleidet; leise berühren sich ihre Hande wie zum Gebet für das neugeborne heilige Kind, das nackt und unbeholfen auf ihrem Schoosse liegt, und das mit seinen Angen ihren Blicken zu begegnen sucht. Links von ihr knieen drei Engel in kirchlichen Feierkleidern, der vordere in andachtiger Haltung, die andern beiden voll mitleidigen Stannens. Rechts von der Jungfran knieen ebenfalls in andächtiger Hingelung ein Mann und zwei Frauen. Es ist wohl keinem Zweifel nuterworfen, dass es Bil 'nissfiguren sind, und gewiss haben wir die Geber des Kunstwerks, wahrscheinlich fürstliche Personen in ihnen zu sehen. Es ist mir indess nicht gelungen, nur die geringste Spur ihres Namens aufznfinden. Die obern Ecken des Bildes, links und rechts, sind von singenden und lautenspielenden Engeln eingenommen. Im Hintergrund ist eine Landschaft mit Gebänden sichtbar, doch in der Mitte verdeckt von einem herabbangenden Teppich, vor welchem vier Banern, oder Hirten stehen, die gekommen sind, den Heiland mit ihren Gebeten und ländlicher Musik zu begrüssen.

Was zuerst auffallen muss, ist die Grossartigkeit und Feierlichkeit der Anordnung. Auf bewindernswürdige Weise ist bei Freiheit der Gestaltung und Bewegung die strengste Symmetrie aufrecht erhalten, und bei aller Mannichfaltigkeit der Gruggierung, eine Einfachheit und Klarbeit, die auch nicht den mindesten Mangel zeigt. Gleich grössortig ist der Styl der Zeichnung; trotz der Widerspenstigkeit der Technik erkennt man den Sinn für grosse und schöne Formen, vornehmlich für edle und wirksame Gewandung. In einzelnen Gesichtern steigert sich der Künstler his zur Anmuth, andre sind mit offenbarer Absicht, etwas plump gehalten. Gefähl für Richtigkeit der Formen ist überall zu spüren, wenn auch unter dem Weben mancher Linie Gewalt angethon worden sein mag. Die Neigung zum Natürlichen und Charakteristischen ist ungeachtet des hohen Schwungs in der Composition wahrzunehmen, ia bei den Singenden erkennt nom an der Bewegung des Mundes Höhe und Tiefe der Stimme. Wie in allen Linien Harmonic, so herrscht Mäss in allen Bewegningen, wie es die kirchliche Bestimming erheischt und die ältere Knust immer gehalten hat. Die Farben der Gewänder sind schillernd, Lichtstellen mit Gold- oder Silberfäden erhöht; lichte Farben sind sehr ausgeblasst, während das kraftige Blan und Roth den Ton gehalten haben. Die Engelsflügel sind aussen blan und roth, innen gelb; nur Einmal auch blan. Die Umrisse, selbst von Augen, Augenbranen, Lippen, Fingern etc. sind mit einer dunkeln Farbe eingewebt; so die Schalllöcher an der Laute. Uebrigens scheint der Teppich nicht in einem Stück gewebt; denn dentlich sieht man Nähte nur einzelne Figuren. Das Bild ist von einem gewebten Rahmen unigeben, der ein Rosengewinde vorstellt.

Ceher die Zeit der Beschaffung dieses Teppiels ist so wenig bekannt, als über den Geher. Der Einfachheit und grossartigen Strenge des Styls nach könnte er wohl in das erste Drittel des funfzehnten Jahrk, gehören und unter dem Einlüss von Hubert van Eyk-entstanden sein.

# DECKENGEMÄLDE IN S. MICHAEL ZU HILDESHEIM.

Mit einer Bildtafel.

Je sellner die Ueherreste von Malereien aus jeuer Zeit sind, welche der eigentlichen Entwicklung unser vaterländischen Kunst vorausgegangen, und je wichtiger dieselben für das Verstandniss eben dieser Entwickelung sind, desto sorgfältiger sind dieselben zu wahren, desto dankbarer müssen wir denjenigen sein, die zur Veröflentlichung solcher Denkmale bereitwillig und mit ansreichender Einsicht Zeit und Kräfte aufgehoten. Zu den rihmenswertlesten Werken, die auf diesem Wege entstanden sind, reclme ich dasjenige, das für die beifolgende Bildlafel (auszugsweise) hennatt worden und das ein ganzes grosses Gemälde vollständig mit allen Abtheilungen und Verzierungen, selbst mit Ergönzungen und in Farben wiedergibt, nehmlich: "Kurze historische Andentungen über die S. Michaelskirche und deren Deckengemälde in Bildesheim. Von Dr. Joh. Mieh. Krätz in Hildesheim. Zur Abbildung in Farbendruck. Berlin, 1856, bei Storch und Kramer (die auch den Farbendruck besorgt halten).

Der Inhalt des Deckenhidtes stellt sich als "de Jessebom", der Stammhaum Maria's und Christi heraus, durch welchen die Abkunft set Heilandes vom erstem Meuschenpaar versinnlicht wird. Es sind acht Hamptfelder von 10 Fuss im Quadrat, zwischen zwei reichverzierten Doppelreihen von Patriarchen, Propheten und andern alttestamentlichen Personen, und zwar in den äussern Reihen Brustbilder der Voraltern Christi von 2 F. 4 Z. im Quadrat, nie niemen achtzehen ganze Gestalten, 4 F. 10 Z. hoch und 2 F. 4 Z. bert, imt Patjeristreifen in den Händen, auf welchen Prophezeilungen auf die Geburt Christi geschrieben sind. Die Bilderfolge hat ihre Richtung von Westen nach Osten, so dass die Spitze am Ende des Mittelsehiffs stellt.

Im ersten Felde ist der Sündenfall der ersten Aeltern abgebäldet. Ad am und Eva stehen unter dem Apfelbanne und geniessen die verbotene Frucht. Zu ihrer Rechten der Baum des Lebens mit Christus als Frucht, zur Linken rin Baum mit vielen Augesichtern, dessen Deutung ich Andern überlassen muss. Die vier Paradiesesflüsse und vier Evaugelisten-Zeichen im Rahmen erklären sich gegensteitig. — Im zweiten Bilde sehen wir Jesse schlafend; er liegt unr halbbedeckt anf einem Ruhebett hinter einem reichen Vorhang, und hinter ihm wächst der starke Stamm eines Banmes empor, dessen Aeste durch alle Bilderfelder his in den Gipfel zu Christus reichen. Auf Aesten dieses Banmes sitzt im dritten Felde David in königlicher Pracht und Herrlichkeit mit Krone, Scepter und Weltkagel. Im felgt im gleicher Weise als viertes Haupbild Konig Salo mo, und immer hefinden sich in den Ecken des Quadrats, von Zweigen des Jesselsumes nuschlungen, Bildnisse königlicher Personen. So sehen wir im fünften Felde den König Ezechias, davon unsere Bildtafel den Curriss gülst;

im sechsten den König Josias. Im siebenten — und das ist die obere Aldheilung unsere Bibliafed — sitzt Maria und zwar, obschon im stattlichen Mantel, weitem Unterkleid und mit dem Heiligenschein ums Bampt, doch mit der Spändel und dem Garaktäul in Händen. In den vier Ecken des Quadrats sind die Cardinaltungenden, Topferkeit, Gerechtigkeit, Missigkeit und Kingheit, im allegorischen Hablifguren angebracht. Das Schlussbidt-"Christus" ist zu Grunde gegongen, in der Abliblung aber von Krütz zu ergänzen verseulet.

Die durch und durch kirchliche Idee ist im Geiste eines Hymnus aufgefasst, reich in der Anordnung, mit vielen Altheimagen und Vergerungen, schwungsell, einfach erhalen in der Darstellung. Die Bewegungen sind wie durch ein Bitual vorgeschrieben und drücken dennoch Majestät und Macht so deutlich aus wie (bei Maria) weibliche Würde. Der Styl ist sichtlar aus lezantinischen Bildern hervorgegangen; aber es ist um die allgemeine Anordnung der Gewänder und der Typus der Züge beibehalten, die Formen selbst, die in byzantinischen Werken nur schematisch bleiben, sind durch klares Verständniss und Sinn für Mannichlätigkeit belebt, so dass damit ein deutlicher und sichrer Schritt zur Bildung eines grossen, idealen und selbstständigen Styls gelhan ist. Die Zeichnung selbst ist noch sehr mangehalt und ohne Naturstudien; die Färlung ist eine einfache Goloirenung. Die Bilder sind mit Wasserfarbe auf Kreidegrund genult, auf eichnen, zusammengenutleten, mit eisernen Klummern an Gelähl befestigten Brettern, und ziemlich gut erhalten, nur ist das Grün verblichen, das Blan abgebalteter und das Zumoberroth ist braun gewurden. Die ganze Länge heträgt 94 F., die Breite 29 F. 2 Z.

In Betreff des Künstlers dieser Malereien und der Zeit der Entstehung sind wir auf 
— allerdings sehr wahrscheinlich — Vernuthungen verwiesen. Im Domschatz zu Ihldeshein befindet sich ein Pergament-Missale mit Miniaturen, die ganz dieselbe Erfindung, Zeichung, Malerei und Verzierung haben, und als deren Verfertiger im J. 1159 ein Conventualpriester Ratunann von S. Michael sich neunt, der im J. 1151 Abt dieses Stiftes wurde. Bringt man damit die Nachricht in Verbindung, welche Thaugunar in seiner (handschriftlich im Archiv zu Hanmover aufbewahrten) Biographie des H. Bernward gibt, nehmlich: "29 Sept. 1186 war die vom Brand (1170) zum Theil zerstärte, hie und da verwitterte Kirche wieder erneuert und vom hildesheimischen Bischof Adelog eingeweitt worden", so wird der Schluss nicht zu gewagt erscheinen, dass das Deckengemilde dieser Kirche unmittellar vorher (nm 1182—85) und zwar von dem kunstfertigen Abt des Stiftes Ratunann selbst angefertigt worden sei.

# EINE MAUERZEICHNUNG IM DOMHOF ZU MAGDEBURG.

Mit einer Bildtafel.

Im seehzelmten Jahrhundert und später war in Italieu, nameutlich in Toscana eine Technik für Verzierung von Häuserfagaden im Gebrauch die man dort "grafilite" namte und von welcher Vasari eine eingehende Beschreibung macht. Man mischte nehmlich an den Stellen, die man verzieren wollte, gepülverte Kohle nuter den Spritzbewurf, und zwar in solcher Masse, dass der Grund, den man auch leidlich glättete, schwarz aussah. Hatte dieser gehörig augeoogen, so brachte man den zweiten, dinnen und feinen Bewurf von Schweissand-(oder Puzzolana-) mörtel darüber und riss sodaun mit einem spitzen Eisen die Zeichnung in diesen Grund, so tief, bis nan auf den schwarzeu Untergrund kam. Auf diese Weise musste eine selvwarze (oder wenn man dem roben Bewurf eine andere Farbe beimischte, eine andersfarbige) Zeichnung auf lichtem Grunde entstehen, die man nach Gefallen in Bossen Eurrissen oder mit Schraffungen nach Art der Federzeichnungen ansführen konnte.

Woher diese Technik, durch welche sich mit Leichtigkeit die augenehmsten und gefälligsten Verzierungen, so wie grosse Compositionen am Aeussern der Gehände anbringen lassen, stamme, sagt Vasari nicht; zuch sind mir in Halten keine derartigen Arbeiten bekannt, die bis ins funfzehnte Jahrhundert himanfreichten. Dagegen fand ich auf der Burg Zschochau in Schlesien an den Manern einiger sehr alterthümlicher Nebeugehände solche Sgrafilio's, die zwar auch nicht ins funfzehnte Jahrhundert zurückreichen, die aber eine grosse traditionelle Uebung voranssetzen.

Wenn diese übrigens recht wohl in Italien gewonnen sein kann, so begegnen wir an einer andern Stelle in Deutschland einem Knustdenkmal dieser Art, das schwerlich auf ausbadische Quellen weist, das ms viehnehr wie der Anfang, der erste Versacht in dieser Technik erscheint. Es zeigt sich daran noch ein wesentlicher Mangel, der numöglich wäre, wenn der Künstler ein Werk ohne deuselben gesehen hatte. Es ist nehmlich dabei in den untern Bewurf keine Farbe gemischt, so dass die eingekratzten Unrisse wenig sichtars sind und nur bei scharfer Beleuchtung einigermassen kenutlich hervortreten. Diese Manerzeichnungen befinden sich au der Aussenwand des über der Obseite des Dom-Kreurganges erhauten Dormitoriums muf schauen somit gegen Westen, so dass sie gegen Mittag am besten zu sehen sind. Dieser Theil des Stiftsgehändes follt in den Anfang des vierzehnten, vielleicht noch in das Ende des dreizehnten Jahrhunderts, und ans derselben Zeit stammen die Manerzeichnungen, davon wir hier eine Abbildung geben, die, wenn sie auch nicht ganz fehlerfrei sein sollte, doch mit grosser Sorgfalt und Anfanerksamkeit angefertigt worden. Es sind nehmlich in dem Bewurf gar vielerie Risse und Springe, die sich bei der Undentlichkeit der Zeichnung gar

teicht mit Umrissen verwechseln lassen und die Liuien verwieren; so dass es wohl möglich ist, dass eine oder die andere nicht gouz richtig aufgefasst worden. Ohnehin ist von dem ganzen Wandschnuck ausser den drei hier nachgebildeten Figuren und einigen Fragmenten der Einfassung nichts erhalten, als die Feberreste von zwei Bischols-Gestalten.

Auf nusrer Bildtafel sehen wir auf einem dreitheiligen Throne drei gekröute Gestalten sitzen, durch ihre Ueberschriften als Kaiser Otto der Grosse, seine erste Gemaldin Edita, and seine zweite, die heilig gesprochene Adelheidis, bezeichnet. Otto L. Heinrichs L. und dessen zweiter Gemaldin Mathildis Sohn, geboren 912, und gegen die Ausprüche seines ältern Bruders Dankmar schon bei Lebzeiten des Vaters zum Nachfolger ernannt und seit 936 deutscher König, liegt im Dome zu Magdeburg, den er gegründet, begraben. Seine erste Gemahlin, Edita, war die Tochter des Königs Eduard 1, von England und 930 mit ihm vermählt, gest. 947; seine zweite Gemählin war Adelheid, die Wittwe des Königs Lothar von Italien. Sie war die Tochter des Königs Rudolf II. von Burgund, geb. 931, und nach dessen Tode die Stieftochter Königs Hugo von Italien, der sie mit seinem Sohne Lothar vermählte. Lothar starb und Berengar II., der sieh des Thrones bemächtiget, verlangte ihre Hand, und setzte sie für ihre Weigerung im Schloss Garda am Gardasee gefangen. Von einem Mönche Martin vermittelst eines unterirdischen Ganges befreit, fand sie Aufgahme und Schutz bei Albert Azzo, dem Herrn von Canossa. Hier lernte sie Otto kennen, verhand sich 951 mit ihr und ihr Erbe, das Königreich Italien, mit Deutschland. Ihr Sohn aus dieser Ehe war Otto II., des Vaters Nachfolger. Geistvoll und verständig hatte sie grossen Einfluss auf ihren Gemahl und auf ihren Sohn in den Angelegenheiten des Brichs und starb am 17. Dec. 999. Ihre Heiligsprechung erfolgte nach wenigen Jahren.

Dass wir es hier nicht mit Bildnissiguren zu thun haben, ist leidat ersichtlicht; sie sind durchaus ideal gehalten, so sehr, dass nicht einmal der englische Nationalcharakter Editas von dem deutschen der Adelheidis mit Schärfe geschieden ist. Was den leicht hingeworfenen Zeichnungen einen kunstgeschichtlichen Werth sichert, ist — abgesehen davon, dass sie in der Composition, im Gauzen wie im Einzelnen, in den Proportionen und in den Motiven eine Kinstlerhand verzuthen — der Styl, in welchen sie ausgeführt sind; denn hierin erkennt mon deutlich eine Forthäldung des ans den hyzantinischen Malereien hervorgegangenen, freien und grossartigen Formensinnes, davon wir unmittelbar vorher (und anch bereits im 1. Bande der Denkande Malerei an einem glänzenden Ziele angekommen sein wirde.

Auffallend sind die romanischen Formen der Verzierungen an einem Bautheil aus gothischer Zeit; wahrscheinlich mit Rücksicht auf die dargestellten Personen gewählt.

# EIN ALTARBILD DES MEISTER WILHELM VON CÖLN.

3 F. 9 Z. bech. 3 F. 6 Z. breit.

#### Hierzu eine Bildtafel.

In einem weiten Seitenramme, dem Capitelsaal, des Domes zu Halberstadt befinden inter verschiedenen kirchlichen Alterthimern, Teppichen, Mobelm, Schultzwerken und Gemälden auch die Ueberreste eines höchst werthrollen Triptychous, ein Mittelläld mit dem rechten Seitenflügel. Der linke Seitenflügel soll nach den mir gemächten Mitheilungen beim Anflinden des Werkes gänzlich verfault und ohne Spur von Malerei gewesen sein, was um so wunderbarer ist, als die vorhandenen beiden Theile durchaus unbeschädigt, und obendrein von keiner Restaurnterenhand berächt sind.

Auf dem rechten Flügel ist Johannes der Täufer abgebildet mit dem Lamm. Vom Mittelbilde geben wir hier eine verkleinerte Nachbildung. Die Anordmung des Ganzen dürfte ohne Gleichen sein. Der Rann, den die Heiligen einnehmen, ist ein Thron mit zwei an den Seiten vortreteulen Logen und mit Schranken, die wohl der Absicht des Malers nach damit in Verbindung stehen. Die Decke der Logen wird nach vorm von je zwei Sanlen gestützt, darauf statuarische Apostelfiguren augebracht sind. An der Mittelwand zwischen den Logen ist eine Empor, auf welcher ein singender Engelchor zu sehen, von welchem es kaum zweifelhaft bleibt, dass er als Gemälde oder als Zeichnung gedacht sei, da er einfarbig fenerroth gemalt ist. In der Mitte des Thrones sitzt die heilige Jungfrau mit dem Kinde auf dem Schooss das, nur mit einem Florschleier um den Unterleib bedeckt, mit der Kugelschuur spielt, welche die Mutter um den Hals geschlungen. Ausserhalb der Thronschranke, zur Rechten Mario's, sitzt Magdalena mit der einen Hand am Evangelium, mit der andern am Salbengefass, in Gedanken versunken; ihr gegenüber scheint Anna, die eine Tranbe für das Kind in Bereitschaft hält, auf die hohe Bedeutung desselben aufmerksam machen zu wollen. Vor ihr kauert am Boden, die Monstrauz in der Rechten, die heil. Barbara und heftet ihren Blick auf ein Trüppchen kleiner Engel, die im Vordergrunde und in der Mitte des Bildes hockend, inbrünstig und andächtig singen, wahrend weiter links St. Katharina sich in ein Gebetbuch versenkt. In der Loge über ihr sitzt Petrus mit einem Buche in der Hand, in welchem er eine beseligende Wahrheit gefunden zu haben das Ausschen hat; aber mit prüfender Geberde sitzt ihm gegenüber St. Paulus mit dem Schwert und dem Evangelium.

Zu der grossen, durch die ziemlich strenge Symmetrie bewirkten Ruhe tritt eine heilige Stille, nur durch den gleichsan flüsteraden Gesang der Engelkinder unterbrochen. Zwischen den Heiligen gibt sich kannt leise eine Beziehung kund, und selbst zwischen Mutter und Kind ist die gegenseidige Liebe nur angedentel. Bedentend aber ist, dass hier auch das Verhältniss nuch anssen fehlt; dass eine neue Saite des Gemüths angesehlagen wird und dass

E. Foneren's Benkurale d. deutschen Kunst, V.

das Kind, weit eutfernt als das fleischgewordene Wort der Gemeinde in herkömmlicher Weise den Segen zu spenden, ein schwaches, hülfs- und liebebedürftiges Geschöpf ist. — Für die Charakterzeichnung sind Helitigkeit und Unschuld so überwiegende Elemente, dass selbst das Mehr oder Minder von Schönheit keine merkliche Unterscheidung bervorbringt, der gleichmässige Ausdruck aber frommer Beschaulichkeit nur bei den beiden Aposteln eine kleine Nauer erfahr.

Der Styl ist der deutliche Ausfluss eines sehr weichen und sauften Kunstsinnes; so in den rundlichen Formen der Gesichter, wie dem von Ecken und Schärfen freien Fluss der Gewandfalten. Ein Gleiches gilt von der Haltung und Bewegung der Gestalten, ans denen nur eine bescheiden zurückhaltende Hingebung spricht. Von einem Studium nach der Natur ist nicht die Rede: der Künstler keunt sie nur nach allgemeinen Eindrücken. Die Finger haben keine Knöchel. Modellierung, Perspective und selbst die einfachste architektonische Construction sind dem Künstler unbekannte Dinge. Färhung und Farbenzusammenstellung geben Zeugniss für ein feines Gefühl, für Schönheit und Harmonie. Die Architektur hat einen gelblich grauen Ton, nur die Schrauken sind braun, die Statuetten weiss. Maria hat einen blangrünen Mantel und ein golddurchwirktes Unterkleid; Petrus einen rothen Mantel und graues mit Gold durchwirktes Unterkleid: Paulus einen braunen Mantel und braunes Kleid. Magdalena ist in ein häärnes braunes Gewaud gehüllt; Katharina's Mantel ist neanelgelb mit rothen Schatten. Anna ist in Grün. Barbara in Both gekleidet. Der Hintergrund ist Gold. In der Carnation berrschen starke Gegensätze: Maria und das Kind sind von fast blutloser Weisse, Katharina und Barbara sehr zart blond, die übrigen von kräftigem gesundem Braun. Die Behandlung ist sehr meisterhaft, leicht, flüssig, doch mit gestricheltem Farbenauftrag; namentlich sind weisse Lichter auf die lichte Carnation aufgesetzt, und im Auge blem das Weisse fehlt) ein weisses Strichelchen neben dem Auganfel.

Dass das Bild der alteölnischen Schule um 1380 his 1400 angehöre, ist sogleich ersichtlich; aber man erkenn auch bei näberen Eingeheu nie seine Eigenthmülchkeiten und im Erwägen
der Sellsstsändigkeit, Freiheit und Vollkommenheit, womit sie gebandladt sind, dass umr ihr
erster und bedeutendster Meister der Urheber des Bildes sein kann. Es stimmt vollkommen
in Auffassung und Behandlung, in Formengelaung und Darstellung zu den anerkannten Werken des Meister Wilhelm in München, Nürnberg und Göln und dürfte um den Auspruch
machen, sein schönstes Werk zu sein. Beachtenswerh ist, dass auch auf diesem Gemälde
das 10 wiederkehrt, was man in den Heiligenscheinen anderer seiner Bilder entdeckt hat.
Hier steht es im Kroneureif der Maria zwischen sancta und mar. In der Krone der heil.
Katlarina steht au derselben Stelle ein b. in der der heil. Barbara ein Stelle

Das Bild war urspringtielt das Altarbild in der um 1400 erbanten Marien-oder Bischofscapelle am Ostende des Domes und wurde 1843 zu besserer Bewahrung in den Capitelssaal an seine jetzige Stelle gebracht.

# WANDGEMÄLDE DER NICOLAI-CAPELLE ZU SOEST.

Mit einer Bildtafet.

Die Geschichte der deutschen Kunst enthält manches ungelöste Bäthsel. Unbegreißlich erscheinen neben den realistischen Ausschweißungen im funfehnten Jahrhundert einzelne Erscheinungen, wie die des Liesborner Meisters (Denkmale 1. Mal p. 51, dessen Gestalten fast bis zur Körperlosigkeit vergeistigt und verklärt sind. Aber noch unfasslicher sind einen diese Erfolge eines beinahe reizlosen und rasch in Hässlichkeit und Gemeinheit aussartenden Realismus auf einem ursprünglich vom Idealismus wohl angebanten Boden. Es Iohnt der Müle, sorgsam jene Anfäuge deutscher Malerei (wie Bildherei) zu sammeth, die einen Weg zu schönern Zielen bezeichnen, als nachgehends erreicht worden sind. Darun reiht sich die andere, gleich bemerkenswerthe Erscheinung, dass jene bedentungsvollen Anfäuge der Malerei, sich vorzugsweise in jenen Gegenden Deutschlauds finden, wo in der eigentlichen Büthezeit der Kunst keine hervorzigenden Kräfte in Bewegung sind, in Niedersachsen und Westfalen. Es ist das Verdieust W. Lönze's, die noch erhaltenen Zengnisse jeuer frühzeitigen Kunstthätigkeit in Westfalen anfgefunden und bekanutgemacht zu laben. Die beifolgende Zeichunng ist einem reichlatigen Werke entnommen, das er unter dem Titel "die mittelalterliche Kunst in Westfalen, Leipzig bei T. O. Weigel<sup>ei</sup> im Jahre 1853 herausgegeben.

Viele Malereien hochalberthünlichen Styls finden sich in Soeat; Reste derselben im Patroclus-Münster daselbst deuten auf einen Aufang aus dem zehnten und elften Jahrhundert und reichen his aus Ende des zwölften.

Werthrollere Malereien noch als diese sind in der zum Patroclus-Stift gelbrigen St. Nicolaus-Capelle (durch die Bemühung des Herrn Dechanten Nübel) aufgedeckt worden. Das Schiff der Capelle war mit architektonischen Verzierungen ausgemalt; der Chor dagegen mit Figuren, davon verschiedene Beste erhalten sind. In der Halbkuppel der Absis throm Christus, umgeben von den evangelischen Zeichen nud einigen Heiligen, ein leider! ganz übermaltes Bild. Die seukrechte Wand darunter zwischen den drei Fenstern, und die Fensterlabungen selbst nebst dem Vorraum vor der Chornische enthalten die zwölf Apostel and den Kirchenpatron, St. Nicolaus, in lebensgrossen Gestalten. Zwei davon, die Apostel Jacolus d. Ä. und Johannes, die sich an der Nordwand des Vorramms der Chornische beinden, lässt unser Bildtafel im Umriss sehen. Jede der Gestalten steht in der rundlogigen Oeffunng eines von feinen Säulen getragenen, mit einem Dach von Häuserformen geschlossenen Baldachins, über welchen (bei den zehn Aposteln in der Chornische) noch kleiuere Baldachine mit engelartigen Libbliguren aufsteigen. Diese Halbfüguren von wahrscheinlich allegorischer Bedentung, mit

E. Fönntan's Denkmaie d. deutschen Kunst. V

Scepter, Reichsapfel, Palmzweig, Diadem, Kelch n. s. w., ausgezeichnet durch Heiligenscheine und grosse Schönheit der Zeichnung, fehlen bei den beiden Aposteln des Vorraums.

Was uns an diesen Gestalten zuerst und zumeist anffällt, ist die ausserordentliche Lebhültigkeit der Bewegung und das klar ausgesprochene Bestrehen zu individualisiren, grade zwei Merkunler, durch welche sie sich von der Kunst, deren Sit) sie folgen, unterscheiden und als Leistungen eigenthümlicher Art hinstellen. Leicht erkennt man noch in den Formen die byzantinische Herkunft, aber in der freien Wendung und Haltung, in der Art wie das Gewand mugenommen und gehalten ist, in der Bezeichnung der ausdruckvollen Punkte des Körpers, seiner Gestalt und seiner Bewegung, sellust in den Zügen und Brüchen der Falten, wie in den Gesichtszügen spricht sich ein selbstständiger Kunst- und Schönheitssinn aus, der nille Elemente einer reichen und vollkommenen Entwickelung in sich hat, und anf eine überraschende Weise an die alte, auch auf den Byzantinismus gegründete Sieneser Schule vom Anfang des vierzehnten Jahrhunderts eriumert. Charakteristisch ist das durchgehende Motiv, dass die Apastel ihre Schriftfrollen, zur Andeutung von deren Heiligkeit, in der vom Mantel verhöllten Hand halten.

Die Figuren sind von sicherer und gewandter Haud mit starken, dunkeln Unrissen gezeichnet und einfach, ohne Schatteuangabe, bunt coloriert, und stehen auf blauem Gruude, eingefasst von einem breiten grünen, oder grün und blauen Baude. Die Farben sind auf einem sehr feinen und harten Verputzgrund aufgetragen.

Vergleichen wir diese Malereien mit denen im Dom zu Braunschweig und der Leibfrauenkirche zu Halberstadt (Denkmale, Bd. L) oder dem Deckenbild in S. Michael zu Hildesheim (s. oben Malerei p. 3), so werden wir hier denselben Kunstgeist, aber merklich in der Entwickelung fortgeschritten wieder erkennen. Man sieht deutlich, dass es zu dieser Bestimmtleit liedeler Auschauung, zu dieser Frische und Stärke der Empfindung, zu diesen Sinn für Styl, Schönheit und Lebendigkeit bei so klar ausgesprochener Eigenthümlichkeit und einer grossen Handfestigkeit nur eines gründlichen Naturstudiums und einer durchgebildeten Technik bedurfte, um den Meister auf die Höhe der Kunstleistungen einer vollendeteren Periode zu behen.

Wer dieser Meister gewesen, ist nicht ermittelt. Wohl aber können wir zunehmen, dass er in der ersten Hälfte des dreitzehnten Jahrhunderts gelebt haben muss. Und da nun eine beglaubigte Nachricht sich gefunden, dass Declant und Capitel S. Patroeli zu Soest im Jahre 1231 einem Maler Eberwin ein Hans vergebeu, so liegt die Vermuthung nahe, dass eben dieser Eberwin die Apostel der zum Patroelus-Stift gehörigen St. Nicolai-Capelle könne gemalt laben.

# DIE ANBETUNG DER KÖNIGE

#### MIT ST. JOHANNES DEM TÄUFER UND ST. CHRISTOPHORUS.

Altarwerk aus der Schule J. van Eyks. † Fass 11 Zoll hoch, die Mitte 1 Fass †1 Zoll breit.

Mit drei Bildtafeln.

Kin sehr schönes, aber in Beziehung auf seinen Urbeber noch immer strittiges Bild ist das Triptychon der Münchner Pinakothek mit der Aubetung der Könige, dem Täufer Johannes und dem grossen Christoph. Unter dem Namen Memlings (Hemlings) ist es in die königliche Sammlung gekommen und wird auch im Katalog unter demselben fortgeführt. Eine Vergleichung mit dem ihm gegeuüber hängenden Bilde von deu "Freuden der Maria" musste zu der Ueberzeugung führen, dass beide schwerlich von derselben Hand ausgeführt seien, wie denn namentlich der Charakter der heil. Jungfrau nach Auffassung, Modellirung und Färbung in beiden Bildern gründlich verschieden ist. Aber auch das Triptychon selbst zeigt bei näherem Eingeheu auf seine Einzelheiten zwei verschiedene Hände und Auffassungsweisen; wie denn namentlich das Christkind, das Christophorus trägt, ein in allen Formen anderes ist, als das die Könige des Mittelbildes anbeten. Wenn das letztere mit der heil, Jungfrau und den Königen, desgleichen der Täufer Johannes eine auffallende Verwandtschaft zn dem Triptychon Rogers von der Weyde d. Ae. in derselben Sammlung (Denkmale etc. IV. Malerei p. 1) haben, so stimmt der heil. Christophorus nebst dem Gefolge der Könige sichtlich zu dem Bilde der "Sieben Freudeu" (Denkmale I. Malerei p. 3), welches unbestritten das Werk Memlings ist. Da nun zufolge des Verzeichnisses von Kunstgegenständen, welche 1516 im Besitz von Margaretha von Oestreich in Mecheln waren, ein Hausaltärchen dieser Sammlung gemeinschaftlich von Roger und Memling ausgeführt gewesen\*, so dürfte die Vermuthung nicht zu gewagt sein, dass sie mehr als Ein Werk, und namentlich auch das hier genaunte Triptychon zusammen gearbeitet haben. Inzwischen kann man die Untersuchungen noch nicht als geschlossen betrachten; auch ist die Herkunft oder ursprüngliche Bestimmung des Bildes noch nicht ermittelt, da es durch den Kunsthaudel in die Boisseréesche Sammlung und mit dieser in die Pinakothek von München gekommen.

Die Liebe zur Natur, die sich in der Eykschen Schule -- man denke nur an des Genter Altarwerk! (Denkmale etc. III. Malerei p. 15) -- in der Freude an landschaftlichen

In inventar der Kunstgegenstinde der Ernberzugin brisst es: "ung petit tablesel dwug dieu de pityt estant es bese de noter Baume, synst deuts (maltet, dane chasen deequels y a ung ange, et dewas leiter feullett y a une annuuciade de blanc et de noir. Fait le tablesul de la man de litoger, et leedste feullett de unistre lan.

E. Fonerne's Denkmale d. deutschen Kunst, V

Darstelbungen mit Eatschiedenheit kund gibt, tritt hier besonders bedeutungsvoll bervor, indem die Gründe auf beiden Altarflügeln durch reiche, reizende und mit feinstem Naturgefühl ausgeführte Laudschaften eingenommen sind, so dass man in Versuchung konnut, die Hauptdsicht des Künstlers in ihnen zu sehen, und dass es nicht überrascht zu hören, dass einer der grössteu Laudschaftsmaler unsver Zeit, Carl Rottmann, seine ersten Studien an ühnen genacht. Johannes steht zwischen Gras und Blumen in einer taghellen, von einem klaren Gewässer durchrieselten Laudschaft, in welcher zwischen lichten, baumbewachseuen Felsen sich die Aussicht auf eine weite Ferne mit einer Stadt am Strom und duftigen Bergen öffnet. Christophorus trägt das heilige Kind durch die bewegten Wogen eines Bergstromes, da wo dieser sich seinen Weg durch hohe Felsenmanern gebahnt. Noch liegt das Dunkel der nächtlichen Dämmerung auf dem Vorgrund; aber licht gläuzend bricht der Morgen an und seudet die ersten Strablen der Sonne aus der Tiefe des Hintergrundes über Himmel, Wasser und Erde, nud legt goldene Ränder nm die Wolken, Wellen und Felsen, gleichsam um zu sagen, dass auch für Christophorus in dem Angenblick, wo er den Heiland der Welt auf seine Schultern genommen, ein meuer Tag angebrochen sch.

Im Verhältuiss zum Johannes zeigt der zweite Flügel eine grössere Freiheit der Haltung und Bewegung, mehr Mannichfaltigkeit und Natürlichkeit in den Formen des Gewandes,
grössere Keuntniss des Körpers und weichere, mildere Züge des Gesichts, die bei dem Kinde
zu hoher Lieblichkeit sich steigern. Am Mittelhilde wird uns zumeist der sehr bürgerliche,
hansmütterliche Charakter der beiligen Jungfrau, die grosse, nur den Zustand eines untängst
gebornen Kindes charakterisirende Natürlichkeit ihres Söhnchens auflähen; zumal wenn wir
einen vergleichenden Blick auf die unschuldvolle Seligkeit Maria's in dem Memlingschen Bilde
daueben (Deukmale etc. I. Mal. p. 3) oder auf das Christkind des b. Christoph werfen wollen. Sehr feierlich, zum Theil fast steil ist die Hallung der ambetenden Kninge; dafür zeichnen sie sich durch portraitartige Gesichtszüge und durch eine ausserordentliche Pracht der
Waffen und kleider aus, deren Verzierungen und Goldstekerein mit grösster, ministurartiger
Genanigkeit ausgeführt sind. Vor der Zeichnung (oder dem Stich) würde es gewagt sein,
die rechte Seite mit dem dritten Kinig und dem Gefolge his in den Hintergrund einem audern Künstler zusschreiben zu wollen; allein in dem Gemälde sehbst erkennt man hier eine
weichere Hand, ein grösseres Naturgefühl in der Modellierung.

Wollen wir aus Rechenschaft geben über den Werth dieses Triptyehous, so müssen wir sagen, dass die Flügelbilder das Mittelbild übertreffen, dass häufig — namenlich in letzterem — die Bewegungen steif und missverstanden und voll unaugenehmer senkrechter Linien sind. Die Köpte sind sehr ausdruckvoll und individuell, und bis auf's äusserste durchgebildet. Mit beispielloser Liebe sind die Nebendinge, Manerwerk und Blumen, Schnecken, Vögel, Eidechsen, Steine und Bäume u. a. ä. behandelt; der Hauptreiz liegt aber in der geistigen Stimmung, in der klaren, harmonischen Farbung des ganzen Werkes und in der wunderbaren Vollendung der Ausführung, die nur leider! unter modernen Retouchen viel von 
ihrer urspränglichen Schönheit verforen haben.

# MADONNA UND DIE FAMILIE MEYER ZU BASEL

5 F. 9 Z. h. 2 F. 11 Z. br.

Mit einer Bildtafel.

Das unter dem Namen der "Holbeinschen Madonna" weltbekannte Bild der Dresduer Galerie, eines der herrlichsten Werke dentscher Kunst, ist bis auf diesen Tag ein Gegenstand streitender und bestrittener Auslegung. Vor nus sehen wir zur Bechten und Linken andächtig ins Kuie gesunken Männer und Franch, die Familie des Bürgermeisters Meyer in Basel, in der Mitte zwischen ihnen die heilige Jungfrau, ein nubekleidetes Kind auf dem Arm, das, sich an sie anschmiegend, den linken Arm mit verwandter Hand nach ihnen ansstreckt; ein älteres, gleichfalls unbekleidetes Kind wird von einem Sohne Mevers, einem Knaben von etwa funfzelm Jahren, gehalten und betrachtet mit Wohlgefallen sein nacktes Aeruichen. Geleitet von der gewiss richtigen Ausicht, dass die Darstellung des Kindes auf dem Arm der Madonna nicht für das Christkind passe, hat man es in dem am Boden stehenden Kind wiederfinden wollen, ohne zu erwägen, dass dessen Darstellung um kein Haar besser dafür tauge. Diess hat den Verfasser des neuesten Katalogs der Dresduer Sammlung bewogen, zur alten Ausich zurückzukehren, in dem Kinde, das Maria hält, ihr Kind zu erblicken, die Handbewegung für eine segnende zu nehmen, die etwas magern Formen und kräuklichen Züge aber auf Rech-'nung der Unvollkommenheit Holbeins und der deutschen Kunst überbamt zu schieben. Wie wenig diese Meinung einem Meister, wie Holbein, gegenüber, gegenüber dem gesunden, kräftigen Knaben von vollendeter Zeichnung der schönsten Formen auf demselben Bilde sich aufrecht erhalten lässt, sieht wohl Jeder leicht ein. Unter allen Umständen müssen wir annehmen, dass in dem Bible alles so ist, wie es ist, nicht weil es Holbein nicht besser gekennt, sondern weil er es genan so gewollt hat, und wir müssen durchaus dasselbe aus sich selbst erklären.

In der alten christlichen Kunst war die Madonna nur die Mutter und Trägerin des Weltheilandes; nur nu seinetwillen war sie auf dem Altargemälde, das das Fleisch geworden Wort vor Augen stellen sollte; und so sehen wir sie noch in dem erhabensten aller Madonnenhilder, dem sixtinischen Rafæl's, in dem seligen aber bescheidenen Bewusstsein der Gottesmutter. Allein schon lange vor ihm hatte der Madonnencultus eine sellestäutige Gestalt augenommen, die frommen und glaubensvollen Gebete richtsten sich an sie, und gegen Noth in Leben und für Bettung nach dem Tode ward ihr Schirm und Beistand angernten. So ward sie, indem man sich und die Seinen ihrem Schutze befähl, zur Gottheit der Gemeinde, zur Haus- und Pamilien-Gottheit. Als solche sehen wir sie hier im Kreise der Familie des Bürgermeisters, und damit kein Zweifel obwalte über ihr Verhältniss zu dieser, so ist ihr Mantel so weit ausgebreitet, dass alle Auwesenden darunter genommen zu sein scheinen.

Wir haben also — das wenigstens ist meine Ansicht — das Bild der Himmelsköni-E. Fosstra's Deabaasie 4, drussehen Konst. V. gin vor aus, deren mächtiger Fürbitte und allwaltender Guade der fromme Bürgermeister Meyer sich mit den Seinen in andichtigen Gebet empfiehlt. Eingeschlossen in dieses Gelet ist vor allen das jüngste Familienglied, das der Tod ihnen entrissen, dem aber im Arme der Matter Gottes das ewige Leben gesichert ist. Noch liegen die Spuren des irdischen Leids in seinen Zügen, aber wie es sich vertrauenvoll der hünntlischen Pflegerin auschnüegt, blicht es angleich wehmültig und tröstend auf die Hinterbliebenen, von denen es für dieses Leben Abschied nimmt. Etwas ganz Neues bietet die Amerlung im Celerigen necht. Von jeber wurden bei Altargemahlen die Bildnisse der Stifter in grösserem oder kleinerem Mässstab angebracht. Wenn hier die Bildnisse der Stifter in grösserem oder kleinerem Mässstab angebracht. Wenn hier die Bildnisse inen ungewöhnlichen Baum wegnehmen, ja fast als die Hangtsache erscheinen, so ist eine sulche Modification, oder Umwandlung des Herkonmens, wie ilberhaupt eine jede, so hange Leben darin ist, ganz naturgemäss; zumal wenn wir, was hier mit Sicherbeit geschehen kann, amehmen, dass das Gemälde der Hausandacht, vielleicht nur dem Hausschmack bestimmt war, ja dass wohl gar der Tod des jüngsten Kindes die Veranlassung des ganzen Bildes gewesen.

Was mm aler die Madouma betrifft, und Holbeins Anffassing dieses am meisten verherrlichten Ideals der christlichen Kunst, so ist sie durch und durch deutscher Art. Schon van Esk gab, im Gegenstig gegen die Halienere, seiner Madouma im Genter und im Madrider Altarwerk individuelle Züger; Martin Schungauer und Albercht Dürer thaten es sogar ehne Berücksichtigung der Schönheit; Holbeins Madouma hat Leben und Wirklichkeit wie jeue, Herzschlag und Albem; nuchr noch: alle Züge, bis amf den kleinsten, sind deutsch; aber sie sind zugleich im höchsten Grade schön! Diesen Zügen und Fermen vermählt sind jene Eigenschaften der Seele, für welche die italienische Kunst die Träger aus einer überwirklichen, idealen Welt geholt: beilige, von der rührendsten Bescheidenheit gemässigte Wurde, fleckenlose Beitheit und innige Muttergüte. So ist sie es, die das Auge von dem trefflichen Sinnbild deutschen Familiendehens, von dem mild-erusten Hausvater und den beiden Söhnen, deren jüngerer, wie er entkleidet dastelt, sich nöw und neugierig betrachtet, von der weniger geist- und demuttwollen Hausfrau und ihrer gleichgestimmten Schwester und Tochter, immer wieder mwidersteldich auf sich zieht und jedem aur leidlich empfanglichen Gemühl den Eindruck von Seelernule und inneren Frieben gütt und zur berschenden Empfanding macht.

Dieses kostlarer Denkmal deutscher Kunst, davon eine alte, sehr gute Gopie im Besitz der Kachkoumen von Jacob Meyer, bis es im 17. Jahrb. von Mich. le Blon (für 1000 Thlr.) erworben und alsladd an Joh. Lössert zu Amsterdam (für 3000 fl.) verkauft wurde. Um 1690 kam es für eine Schuldforderung von 2000 Zechinen in Besitz des Bampuier Avogadro in Venedig, der es der Familie Delfino binterliess. Von einem Migliede derselben wurde das herriche Gemälde under den Grafen Algarotti für den Kurfürsten Angust von Sachsen um 1000 Zechinen angekauft, und hat man seine bleibende Stelle im Nenen Museum zu Bresden, wo wir ihm nur eine seinem Wertti mehr entsprechende, geschmackvollere Einralunung wünschen, als es bis jetzt erhalten. Studien zu dem Bilde sind im Museum zu Basel anfbewahrt.

### DER TOD DER HEILIGEN JUNGFRAU VON MARTIN SCHAFFNER.

9 F. 3 Z. 4 F. 11 Z. br. Mit einer Bildtafrl.

Martin Schaffner ist der letzte namhafte Meister der alten Malerschule von Ulm, in welcher ein idealer, poetischer und zugleich nationaler Geist waltete. Doch ist er sehr ungleich in seinen Leistungen, zuweilen verlässt lint der Schwung der Gelanken, und der Sinn für Schönheit scheint zu schlmnmern und statt seiner ein etwas derber Naturalismus ihm die Hand zu führen, wie z. B. bei den Scenen aus dem Leben Jesu von 1515 (im

bayr. National-Museum zu München) oder den heiligen Familien von 1521 im Ulmer Münster.

Das bedeutendste und werthvollste seiner mir lekannten Werke sind vier Tafeln von J. 1524, ehedem Thören au der Orgel im Reichsstift Wettenhausen bei Burgan unweit Um, jetzt in der Pinakothek zu München. Sie sind auf beiden Seine bemalt, doch sind sie so an der Wand befestigt, dass mau nur die eheden innern Seiten sehen kannt. Auf diesen sind die Verkündigung, die Darstellung im Tempel, die Ausgiessung des heiligen Geistes und der Tod der Jungfrau algebildet. In diesen Gemälden steht Schaffner auf der Höhe eines Künstlers, der die Traditionen der alten Kunst über symbolische Auffassung, architektonische Anordnung und ausdruckvolle Darstellung festgehalten, aber sich der freieren Ausbildung der Form und des Geschuneks hingegeben, und dem unr hie und da noch einige schwähische

Die "Verkäudigung" findet in einer reichen Säulen-Verlalle statt, in deren Hintergrund das Bett der beit. Jungfran steht und von Engelu zurecht gemacht wird. Vorn rechts an ihrem Betpult kuiet Maria mit über der Brust gekreutzen Armen, und sieht sich mach dem Engel um, der, ein Scepter in der Linken, in bastigem Schritt und mit seguender Hand-bewegung sich ihr naht. Maria's goldnes Haar wallt über eim Kleid von Goldstoff hernb, der blane Mantel ist ihr von der Schulter gelallen; der Engel hat ein Krünzlein im Haar und unterhundene Aermel — (im schwähischen Dialekt!) Im Hintergrunde Landschaft mit dem Besach bei Elisabeth. — Bei der "Darstellung im Tempel" hat der Hohepriester das Kind im Arm, das ihn freundlich anblickt und nach ihm kungt; links kniet betend Maria, Joseph, eine Magd und eine Fran stehen hinter ihr mit dem Opfertauben; gegenüber kniet Hana in leidenschaftlicher Anfregung. — Die "Ausgiessung des h. Geistes" findet in einem Sauleussal statt, in dessen Mitte Maria kniet, ungeben von den Aposteln, welche, durch Geber Gespräch siehtlich erregt, die Wirkung des übernafürlichen Erregnises anstrücken.

Die vierte Tafel, von welcher wir hier eine Nachhildung geben, ist der Tod Mariä, sicher die sehöuste von allen. Nach dem Bett im Hintergrunde zu urtheilen sind wir in dem, Hause der Verkündigung (des ersten Bildes). Wiederum kniet die Jungfran an der Stelle, wo sie die göttliche Botschaft erhielt; die Hände, die sie zum Gebet erhoben, sind ermattet herabgesunken und lösen sich; der Körper scheint zusammenzubrechen; der Kopf sinkt sehwer Erfahrung behauste, demeks benn, f.

Eigenbeiten, gleichsam Dialekt-Schwächen, anhängen.

zur Seite; die Augen schliessen sich; aber die Züge des Alters, die wir bei der Ausgiessung des Geistes an ihr wahrnehmen, sind verschwunden; Jugend und Schönheit verklaren das seebenreine edle Angesicht. Petrus, im priesterlichen Feierkleid, hölt ihr, zu ihrer Bechten kuicend, das Evangelium vor; zwei andere Apostel, zu ihrer Linken knieend, beten aus einem Gebetbuch; an derselben Seite vor ihr steht eine breunende Kerze, als Simubild des Fortlebeus nach dem Tode; Johannes, von tiefem Schmerz ergriffen, scheint mit leiser Berührung des Armes die Spuren der Hoftnung auf Erhaltung ihres Lebens zu suchen, wahrend Jacobus, auf's Ungewisse nach Rettung nurschauend, die Sinkende stützt. Hinter ihm tritt ein anderer Apostel mit dem Weihwasser heran; ein Diener (wenn es nicht auch ein Apostel ist, da ansser ihm nur ell zugegen) facht die Kohlen im Rauchgefass an; Trauer und Fürbitte sprechen aus zwei Aposteln links, und zwei zwischen Pfeilern im Hintergrund lesen Gebete; der letzte von ihnen hat sich, in Schmerz versenkt, aufs Beit gestützt. Ueber der Gruppe im Zimmer sieht man in kleinen Figuren die Folge des Hinscheidens, die Hinnuclfahrt der heiligen Jungfran. Da schwebt ein Engel mit dem Rauchfass, als wollte er das, was oben vorgeht, den Untenstehenden verhüllen. Auf der davon ausgegangenen Wolke tragen Kinderengel die (ührigens schwäbisch bürgerlich gekleidete) Seele der Jungfrau empor, wo Christus von einer Engelschaar umgeben ihr die Arme entgegenbreitet.

Der "Tod Mariä" ist ein Gegenstand, den die deutsche Kunst mit Vorliebe behandelt hat, während die italienische das Begrähniss und die Himmelfahrt oder Krönnug vorgezogen. Wir haben in den "Denkmalen" bereits mehrfache Darstellnugen davon gegeben (Bd. H. Mal. p. 3. III. Bildu. 1. u. Mal. 25.) Es besteht ein wesentlicher Unterschied in der Auffassung, indem die Einen die heil. Jungfrau im Bett, die Andern ausser dem Bett verscheiden lassen. Dem cölnischen Bild (III, 25) kann seine Bedeutung in keiner Weise bestritten werden; dass aber die andre Auffassung der Entwicklung einer höhern Schönheit, einer geschlosseneren Anordnung günstiger ist, sehen wir an dem Bilde unsers schwabischen Meisters. Die tiefrührende Schönheit der im sich zusammensinkenden Gestalt der heiligen Jungfran ist nicht zu erreichen, wenn die Bettdecke die Liegende verhüllt. Dazu ordnen sich die Apostel leichter um sie als ihren Mitteljunkt, und das Ange wird bei Betrachtung ihrer Seelenausserungen weniger zerstreut. Jedenfalls hat M. Schaffner seine Anfgabe mit anerkennenswerthem Schönheitsinn gelöst, und wenn er dabei eine Bekanntschaft mit den grossen gleichzeitigen Leistungen der italienischen Kunst au den Tag legt, so verleugnet er doch nicht (wie etwa seine niederrheinischen Zeit- und Knustgenossen, Hemskerk, Mabuse u. A.) den eigenthündich deutschen Formensinn. In grossen, idealen, aber doch dem Leben, ja sogar dem Schwabenstamm entnommenen Zügen zeichnet er die Charaktere der Apostel (und hält sie auf beiden Bildern, der Ausgiessung und des Todes, mit grösster Strenge fest); die mageren Formen und das Faltengeknitter sind verschwunden, die Bewegungen sind frei, leicht, natürlich und ausdruckvoll; eine einfach edle Gewandung ist fast durchweg an die Stelle der Localtrachten getreten. Auch in der Malerei unterscheidet sich Schaffner durch breite, weiche Behandlung von der Technik seiner Vorgänger. Aber Nachfolger von Bedeutung hat er nicht gehabt.

# DAS ORAKEL DES AMPHIARAOS VON A. J. CARSTENS.

Mit einer Bildtafel.

Amydnaraos von Argos, aus einer herühmten Wahrsagerfamilie, selbst Wahrsager und als solcher (nach Homer, Odyssee XV. 240) ein Liebling des Zeus und Apollon, war im Krieg des Adrastos gegen Theben mit Ross mid Wagen von der Erde verschlungen worden. Nach der Auschaungsweise der alten Griechen war dieser Tod einer Aufhahme unter die Götter gleich, und die Bewohner von Oropus in Bööten bauten ihm nahe bei ührer Stadt, an der Stelle seines wunderharen Verschwäudens einen Tempel. Mit dem Tempel war ein Orakel verbunden, dessen Aufworfen dem Fragenden durch den Traumgott gegeben wurden. Der Tempel hatte zwei Thüren, eine von Elfenhein, durch welche die trügerische, die andere von Horn, durch welche die wahre Aufwort kan.

Diese Angaben des Philostrat veraulassten den Maler Asmus Jacob Carsteus zu einer Zeichnung, welche sich gegenwärtig in der Sammlung des Grossberzogs von Sachsen in Weimar belindet, und davon wir hier mit seiner gnüdigst ertheilten Bewilligung eine um etwas mehr als die Hälfte verkleinerte Nachbildbung geben.

Carstens, geb. 1754 uabe bei Schleswig, gest. zu Rom 1798, ist der erste Vorläufer und Vorkämpfer der neuen deutschen Kunst, und obschon wir nur Zeichnungen und Aquarelle von ihm in sehr mässigem Format hesitzen, so ist doch die Grösse seines Genius, das Gewicht seines Talents, sowie seine umfangreiche, nachhaltige Wirksamkeit jetzt allgemein amerkannt; und wenn sein Biograph Fernow gelegentlich einer Ausstellung dieser Zeichnungen in Rom 1795 daran die Hoffmung auf eine Neugestaltung der deutschen Kunst ausgestrochen, so hat die allgemeine deutsche Kunstausstellung in München 1855, wo viele Arheiten von Carstens zu sehen waren, die glänzendste Bestätigung gebracht. Carstens entlehnte den Stoff für seine Darstellungen grösstentheits von der Mythologie und Dichtkunst der Griechen. Hier fand er die allgemeingültigen Sinnbilder für Thaten und Ereignisse, hier die Gelegenheit zur freiesten Eufahlung und Ausbildung der Formenschönheit.

Das Orakel des Amphiaraos erschien ihm als eine terffliche Gelegenheit, der Kurst das Wort zu geben über die Zeitrerignisse. Es war im Jahr 1795, als Larstens diese Zeichnung fertigte, und die französische Bevolution bereits den Hohepunkt des Terrorismus überschritten hatte. "Welches sind die Folgen der Bevolution" lantete seine Frage an das Orakel. Die Priesterin des Orakels ist der Antwort gewärtig; der Traungott steht ihr zur Seite und deutet nach den Thüren des Tempels; sie öffnen sich und in der Pforte des Trugs erscheint die Gottin der Freiheit und des Vulkswohls mit der Jacobineruntze und dem Mercuriusstab, in der Pforte der Wahrheit aber ein Krieger, der auf einen nachten, gebundenen Mann (das Volk) mit der Grissel losschlägt.

E. Fonetra's Deuksople d. demechen Kunst. V.

Malerei,

Durch die Wahl des Stoffs trat Carstens nicht aus dem Kreise seiner Vorgänger und Zeitgenossen heraus; im Gegentheil bewegte fast Alles sich mit Vorliebe in der Welt des Alterthums; höchstens kann man von Carstens segen, dass er nicht, wie die andern, das Römerthum für gleich berechtigt mit dem Griechenthum nahm. Als wirklicher Neuerer dagegen trat er in der Formengedung, im Styl auf. Wenn Mengs autike Statuen in seine Bilder übertrug und David das Modell mit heatralischen Mitteln zu idealisieren trachtete, so hatte sich Carstens vielmehr in den die Natur und die alte Kunst beseidenden Geist eingelebt, so dass er auf demselben Wege wie die alten Griechen zu freien, schönen, grossartigen Formen, zu einem mönnlich ernsten Styl der Zeichnung und jener ellen mässvollen Bewegung kum, die man ganz verlernt hatte. Sellist, wo er — wie bei der Priesterin des Amphiaraos — starke Gegensätze in der Richtung von Kopf, Armen und Beinen gegen einander spiden lässt, ist er so harmonisch, dass der Zustand der Aufregung, in welchen das Trammbild ist versetzt. in der nildesten Form sich äussen.

Es ist klar, dass Carsteus auf diesem von ihm betretenen Wege von der Antike zu der Anffassungsweise von Bafael, und vornehmlich von M. Angelo kommen musste. Man kann ihm aher einen Nachahmer derselben in dem Sinne der Secentisten so wenig neunen, als er ein Nachahmer der Antike gewesen, da er einen so grossen Einsatz eigenthämlichen Formensinnes und selbständiger Gedankenfülle mitgebracht, dass darans ein nur ihm angehöriger Styl sich bilden konnte. Zur naturgemässen Ausbildung desselben bediente er sich nicht des gewähnlichen Modellstadiums, da er unt einem so trefflichen Formengelächtuiss ausgerüset war, dass er Kunstwerke und die Natur nur betrachtend studierte. Wenn freilich dabei leicht einige Unrichtigkeiten in die Zeichnung kannen, so wurden sie reichlich aufgewagen durch die Einheit und Garaheit der aus der Einhälbungskraft geschleiben Gestallete.

Dass unter diesen ihm nicht jede in gleicher Weise gelang, kann nicht überraschen, da selbst den beglücktesten mud begabtesten Künstlern in dieser Hinsicht Greutzen gezogen sind. War das Samfte, Zarte und Beizende ihm weniger nah, so war er dafür beimischer bei jugendlicher Kraft und Heldenhoheit, und weildiche Schönheit, mit Ernst und Grösse vereint, entsprach recht eigentlich seiner Kunsts und Sinnesweise. So ist die traumdeutende Priestein auf unserer Tafel eine seiner herrheitsten Gestalten, bei welcher man unr im Zweitelbelibt, ob der lebendige Ausfruck des überraschenden Aublicks der Wahrheit, der Adel der Formen, oder die Schönheit der Bewagung und der dieselbe begleitenden und bezeichnenden Gewandung am meisten Bewandung am eines ne Meunderung vereitene.

Nicht übersehen wollen wir aber auch die von der momentanen Wirklichkeit unabhängige, allgemeine, poetische mud doch vollkommen bezeichnende Form, in welcher ein Künstler von Carstens Geist und Geschmack die Geschichte seiner Zeit zum Gegenstand seiner Darstellung zu nurchen verstanden.

# DER TOD DER HEIL. CAECILIA VON I. SCHEFFER VON LEONHARDSHOF.

6 F. br.

Mit einer Bildtafel.

J. Scheffer von Leonhardshof gehört zu den K\u00fcnstlern, denen ein fr\u00e4hzeitiger Tod die mit vielversprechenden Leistungen betretene Laufbahn abgeschnitten und sie damit in eine unrerdiente Vergessenheit gebracht hat, w\u00e4hrend bei l\u00e4ngerer Lehenslaner sein Name neben denen von Overheck und Cornelius mit Becht gegl\u00e4nzh haben w\u00fcrde.

Geboren 1795 zu Wien, und früh mit ganzer Liebe der Kunst ergeben, ward er sich bald des Widerspruchs der eignen und der akademischen Richtung bewusst, und sehloss sich mit ganzer Wärme an Overbeck an, als dieser unch Wien gekounnen. Als Schützling des Grafen von Sahn-Reiffenscheid, Cardinalbischofs von Gurk, reiste er 1811 nach Venedig, malte dann in Klagenfurt einige kleinere Kirchenbilder und ging 1817 nach Rom, wo ihm Papat Pins VII. zu einem Bildniss suss. 1820 war auf der Wiener Kunstausstellung eine Orgel spielende b. Cacilia, ein Bild, das in den Besitz des Herzogs Albert von Sachsen-Teschen Ann. Danach malte er den Tod der heil. Cäcilia, davon wir hier eine Nachbildung geben. Das Gemälde befindet sieh in der Sammlung des Belvedere zu Wien und war eine der Perlen der allgemeinen dentschen Ausstellung zu München 1858. Es war das letzte vollendete Werk des Künstless. Er start 1822 in Wien.

Auf grünem Rasen, unter dem offinen Himmel liegt die boldseige Jungfrau, den Kopf mit einem Tuch unwunden, den Leib keusch in Gewande gehüllt, zusammengebrochen vom gewaltsamen Tod durch des Henkers Schwert, nach vorn auf die Seite gefallen, das Auflitz gegen die Erde gekehrt, die Hände nicht mehr zum Gebet gefallet, den rechten Arm wie im Fallen verdreit, die Finger wie geknickt, und doch alle Glieder in milder Ruhe, ein Bild es höhen, heiligen Friedeus nach überstandenen Leiden; von aller Welt jedoch verlassen, auf weitem Blachfeld preisgegeben den gefrässigen Thieren der Wildniss. Aher zwei holde Himmelsloten haben sich ihr genaht und knien hinter ihr, mit dem Ausdruck des innigsten Mitleisk, mit Schutz flehendem Gebet und mit der Palme des weigen Friedeus.

Das Hauptmotiv in der Lage der Heiligen scheint der schönen Marmorfigur derselben Heiligen von Stefano Maderno in S. Gecilia in Trastevere zu Rom entlehnt zu sein; ist aber in socher Freiheit und Selbständigkeit entwickelt, dass mehr nicht als die Erinnerung daran aufgenommen ist.

Scheffer hat sein Bild im Sinne der höchsten tragischen Dichtkunst aufgefasst. Im Conflict mit der weltlichen Gewalt ist die Bekennerin des neuen Glaubens unterlegen; dem Auge ist der Blick, den Lippen das Wort, den Händen selbst die Bewegung zum Gebet 

Erstatis Denkunk der destehen Kinn. V.

genommen, der Körper ist unter der weltlichen Gewalt gefallen. Aber die Seele ist unerreichtar geblieben, und noch beim Scheiden vom Körper hat sie diesen mit ihrem Glauz ungossen, und ihm den Ausdruck ihrer Reutheit, Ergelung, ihrer Beruhigung, ihres Friedens mitgetheilt und schweld — dem geistigen Auge siehtbar — als Siegerin über dem der Erde zufallenden, irdischen Theit. Mit ihr aber ist, theilnehmend und Johnend, eine höhere Macht, als jene, von welcher sie verfolgt und geriehtet worden.

Es ist dem Künstler gelungen, seiner Anffassung mit einer vollendeten Darstellung zu eutsprechen, so dass wir in jeder Miene, in jeder Bewegung wie in einem offnen Buche vertrauter Sprache lesen können, und zugleich für jeden Gedanken und jede Empfindung den edelsten Anderuck fünden.

Damit vereinigt er, sowohl für die Anordnung im Allgemeinen, als für den Gang und Flins der Linien, für die Vertheilung der Massen, für die Bewegung und Lage der Gestalten, wie für die Formen des Körpers und der Gewandung den entwickeltsten Schänheitsinn unter Walrung klar ausgesprochener Eigendhümlichkeit. Ich unsche nur amf die trotz aller Verkürzungen und Verschiehungen den Körper und seine Lage klar und schön ausdrückende obere Linie der Gestalt; amf die ungeachtet des doppellen Gewandes vollkommene und doch nicht gezwungene Denlichkeit der Beine aufmerksam, auf die anmuthige Verbindung der beiden Engel. Seine Zeichnung ist sehr ideal gehalten, doch durchdrungen vom Verständniss der Natur und nicht ohne individuelle Charakterzige und Formen, so dass die kleinste Fläche des Gewandes durch Formenwechsel noch beleht ist. Phantasie und Geschmack stehen ihm bei der Anordnung im Einzelnen, der Gewänder etc. zu Gebote wie Wenigen, und doch scheint der Zufall alles gemacht zu haben. Ernst, edel und einfach ist er in der Farbe, gleich weit eutfernt von leerer bleintät wie von der Alssicht, die Natur unchzufünschen, oder die Angen mit Glanz und Pracht zu erfüllen. Er bedient sich der Farbe zur deutlicheren Bezeichnung der Form, und zur Versärkung der Stimmung, ams welcher sein Werk herroergegangen.

In der Ausfährung erweist er sich als Meister. Die Behandlung ist so frei und leicht unt vollendet, dass man sieht, dass est in der Malerei offender keine technischen Schwierigkeiten für ihn gab und dass er sieh ungehindert und mit ganzer Liebe der Hampdungabbei der Ausführung hingeben konnte, jede Form, sei es die eines Fürgers, eines Kopfes, oder eines Nackens, einer grossen Gewandfläche oder der kleinsten Falle aufs reinste auszubilden, und den Ausdruck in den Mienen auf das rollkummenste auszurdrücken.

Mit dem Einen Gemälde würde Scheffer seine Stelle in der Geschichte der dentschen Kunst sich gesichert laben; und wa von neuer dentscher Kunst die Rede ist, muss seiner mit ehrender Auerkennung eucheft werden.

to the second se

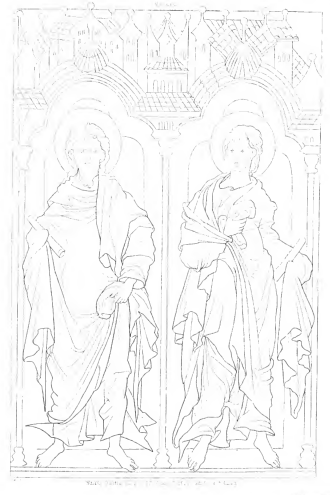
The state of the Art of the state of the sta







Lig ard by Google





almaiewierk o -aron zavnere's



ALLERENT BALLS



 $Z_{i}^{(m)}(F) = \mathcal{F}_{F} - \mathbb{Z}$ 



The first the College of the College





Charles and keep cheeks



Dig and to Google

